
opusdei.org

Combat, proximité,
mission (10) : Une vie
qui se transmet : «
Vos anciens seront
instruits par des
songes, et vos jeunes
gens par des visions
»

Lorsque la relation entre père
et enfants et entre générations
prend la forme d'une
bénédiction, il est possible
d'envisager l'avenir sans
crainte.



10/01/2025

Elle est présente dès les premiers
battements de la vie de l'Église : c'est
une dynamique qui naît avec elle et
qui, d'une certaine manière, résume
son essence même. Saint Paul la
décèle dans des activités aussi
centrales que l'évangélisation et la
célébration de l'Eucharistie : « Je
vous ai transmis ce que j'avais moi-
même reçu », écrit-il à deux reprises
aux Corinthiens (cf. 1 Co 11, 23 ; 15,
3). Il ne s'agit pas simplement de la
communication d'un enseignement :
il s'agit d'une transmission qui
comporte une sorte d'engendrement.
C'est pourquoi il leur dit : «
Maintenant que vous êtes dans le
Christ, vous aurez mille précepteurs,
mais vous n'avez pas beaucoup de
pères ; par l'Évangile, c'est moi qui
vous ai engendrés pour le Christ
Jésus » (1 Co 4, 15). Il ne s'agit pas



d'un simple transfert de
connaissances, car la vérité du
christianisme n'est pas une série de
principes abstraits, mais quelque
chose d'aussi concret qu'une
Personne, une Personne qui nous
communique sa propre vie. C'est
pourquoi saint Paul lui-même écrit
aux Galates : « Mes enfants, vous que
j’enfante à nouveau dans la douleur
jusqu’à ce que le Christ soit formé en
vous » (Ga 4, 19).

Cette façon de parler n'est d'ailleurs
pas l'apanage de saint Paul. Saint
Jean aussi s'adresse aux fidèles en les
appelant « mes enfants » (cf. 1 Jn 2,
1), et Saint Pierre parle d'eux comme
d'« enfants nouveau-nés » (1 P 2, 2).
Dans l'existence chrétienne, il y a
une naissance à une vie nouvelle, qui
demande à être transmise aux
autres. C'est un mouvement qui part
du Père et qui s'incarne en Jésus-
Christ. « Tout m’a été remis par mon
Père ; personne ne connaît le Fils,



sinon le Père, et personne ne connaît
le Père, sinon le Fils, et celui à qui le
Fils veut le révéler » (Mt 11, 27). Non
seulement le Christ révèle le Père,
mais il nous donne ce qu'il a reçu de
lui : Jésus s'est fait homme et est
venu dans le monde pour que ceux
qui l'acceptent « aient la vie et qu'ils
l'aient en abondance » (Jn 10, 10).
Recevoir le christianisme exige de
naître « d'en haut », de renaître « de
l'eau et de l'esprit » (Jn 3 ,3.5).

La bénédiction d'un père

La transmission de l'alliance est l'un
des arguments clés de l'Ancien
Testament. Dans l'histoire des
patriarches, le moment central de
cette transmission est la bénédiction
du fils par son père. Il est impossible
d'oublier la scène dans laquelle Jacob
se présente devant son frère Ésaü
pour recevoir la bénédiction d'Isaac
(cf. Gn 27). Ou encore celle où Jacob
bénit l'un après l'autre ses douze fils,



en leur annonçant ce qu'ils
deviendront (cf. Gn 49). Tout aussi
émouvant est le passage où David
bénit son fils Salomon, le préférant à
tous les autres (cf. 1 R 1-2), ainsi que
celui où Mattathias, en un temps
d'idolâtrie et de persécution, bénit
ses fils, les exhortant à être zélés
pour la loi et à donner leur vie pour
l'alliance (1 M 2, 49s).

Dans tous ces cas, la bénédiction du
père transmet à son fils le don qu'il a
lui-même reçu de Dieu. Il existe
différentes prières de ce type. Elle est
très belle, par exemple, celle qu'Isaac
prononce sur Jacob. Lorsque Jacob
s'approche de son père et l'embrasse,
Isaac sent l'odeur de son vêtement et
s'exclame : « L'odeur de mon fils est
comme l'odeur d'un champ que le
Seigneur a béni. Que Dieu t'accorde
la rosée du ciel, la fertilité de la terre,
l'abondance du blé et du vin. Que les
peuples te servent et que les nations
se prosternent devant toi. Sois le



maître de tes frères, qu'ils se
prosternent devant toi. Maudit soit
celui qui te maudit, béni soit celui
qui te bénit » (Gn 27, 27-29).

D'autres prières de bénédiction ont
une structure similaire. Le père
reconnaît en son fils celui qui a reçu
de Dieu les dons nécessaires au
maintien de l'alliance ; il prie Dieu de
lui accorder sa faveur, car il pressent
que sa vie sera exposée à de
nombreuses difficultés ; enfin, il lui
transmet intégralement le don qu'il a
reçu, ainsi que la responsabilité qui
s'y rattache. Or, si dans le cas des
patriarches et des monarques, la
bénédiction n'a lieu qu'à la fin de la
vie, dans d'autres cas, elle est
anticipée. Dans le livre de Tobie, par
exemple, la bénédiction intervient
lorsque le fils de Tobie doit prendre
en charge l'avenir de la maison
familiale. Son père lui transmet cette
responsabilité et l'accompagne d'un



conseil qui est un exemple de sagesse
(cf. Tb 4).

Dans le Nouveau Testament, ce qui
est communiqué n'est plus la
promesse de l'Alliance mais sa
réalité : le don du salut et la mission
de l'apporter aux quatre coins de la
terre. La paternité n'est plus celle du
sang et la transmission est avancée
dans le temps. Paul, par exemple,
laisse certaines des églises qu'il avait
lui-même fondées entre les mains de
Timothée et de Tite. Dans une de ses
lettres au premier, il se présente
comme un apôtre, choisi de manière
imméritée : le Christ, écrit-il, « m’a
estimé digne de confiance lorsqu’il
m’a chargé du ministère » (1Tm 1,
12). Et c'est ce qu'il transmet au jeune
homme : « Timothée mon enfant,
conformément aux paroles
prophétiques jadis prononcées sur
toi : livre ainsi la bonne bataille
» (1Tm 1,18). Toute la lettre a le ton
d'une bénédiction paternelle, pleine



de sages conseils et aussi
d'encouragements, car beaucoup
considéraient Timothée comme trop
jeune pour remplir cette tâche (cf.
1Tm 4,12). La lecture de ce que l'on
appelle les « Lettres pastorales » de
saint Paul est une source continue
d'inspiration pour quiconque arrive
à ce moment de transmission — de
tradition — de sa foi et de sa mission.

Un père dans l'Opus Dei

Lorsque saint Josémaria fut
confronté à la difficile question de
son enterrement, il demanda que l'on
grave sur la pierre tombale, très
simple, les mots : Peccator - Orate pro
eo [1]. Voyant le regard des
architectes, il ajouta en souriant : « Si
vous le souhaitez, vous pouvez
ajouter ces autres mots : genuit filios
et filias » [2]. Si la première expression
est née de la conscience de sa propre
condition, la seconde est liée à la
fécondité que Dieu a donnée à sa vie



et qu'il contemple avec
émerveillement.

Dès son plus jeune âge, saint
Josémaria a su qu'il était appelé à
être « père, maître et guide des saints
» [3]. Même s'il reflétait fidèlement
l'esprit de l'Opus Dei, la loi de
l'Œuvre resterait lettre morte si le
fondateur n'avait pas transmis
quelque chose de vivant : un style,
une tradition, une spiritualité qui
donnerait une continuité historique
à cette façon de se sanctifier [4]. D'où
l'effort qu'il a fait pour faciliter
l'incorporation de cette vie par ses
enfants ; d'où aussi son désir que de
nombreuses personnes puissent
passer par le Collège romain, dès la
fin des années 1940. Une simple
anecdote de ces années-là l'illustre.
Lors d'une rencontre à Rome avec un
groupe de membres de l'Œuvre, on
commença à parler de livres. Don
Alvaro s'apprêtait à publier une
étude et saint Josémaria évoquait lui



aussi quelques publications qu'il
avait en tête. Soudain, il prit un
tournant surprenant dans la
conversation. Désignant les
personnes qui l'accompagnaient, il
leur dit : « Regardez ma bibliothèque,
ce sont mes ouvrages » [5].

Il formait ses enfants selon l'esprit
qu'il avait lui-même reçu, et en
même temps il avait envers eux le
geste paternel de laisser ce don entre
leurs mains. Dès les premières
années, alors que régnait en Espagne
un climat de persécution religieuse, il
demandait aux jeunes qui le
suivaient : « Si je meurs, continueras-
tu l'Œuvre ? » [6] C'était une façon de
partager avec eux la responsabilité
que Dieu avait placée sur leurs
épaules. Plus tard, quand le moment
fut venu de porter le charisme de
l'Œuvre dans de nouveaux pays, il
envoyait ses fils et ses filles avec des
moyens très modestes et des voies de
communication souvent précaires,



c'est-à-dire avec l'immense confiance
qu'ils sauraient porter partout le
même esprit qu'ils avaient reçu.

Enfin, on sait combien il a souffert,
dans les dernières années de sa vie,
face à la crise dans laquelle le
monde, et surtout l'Église, entrait.
Tout était remis en question, tout
était critiqué, on voulait tout laisser
tomber. Il est significatif qu'à ce
moment historique, il ait voulu
s'entourer de jeunes à Rome. Après
tout, ils étaient nés à cette époque :
ils étaient les plus à même de
percevoir ce qui était bon à leur
époque et de canaliser au mieux les
désirs de renouveau. C'est peut-être
pour cela qu'il les appelait : parce
que l'avenir reposait sur eux.
Beaucoup se souviennent du geste
qu'il avait l'habitude de faire, en
posant ses mains sur les épaules de
certains de ces garçons, pour leur
dire : « Je m'appuie sur toi ». C'était
une manière de leur dire qu'il laissait



entre leurs mains ce qu'il avait reçu
de Dieu. Il l'a exprimé de mille
manières, avec les directeurs, mais
aussi avec les nouveaux venus dans
l'Œuvre [7]. C'est une expression de
plus de la paternité que Dieu lui a
donnée.

Une paternité qui se transmet

Cette paternité est inoubliable pour
ceux qui l'ont vécue, mais elle fait
aussi partie de l'héritage que saint
Josémaria a voulu laisser à ses
enfants. En effet, toute personne qui
a atteint une certaine maturité, toute
personne qui a quelque chose à
transmettre au monde, perçoit en
soi-même une forme de paternité.
Dès son plus jeune âge, le fondateur
de l'Œuvre a favorisé cette prise de
conscience dans son entourage. L'un
des domaines dans lesquels il l'a fait
avec une clarté particulière est
l'enseignement. Dans Sillon, par
exemple, on trouve un conseil qui



remonte à loin : « Professeur : aie à
cœur de faire comprendre à tes
élèves, en peu de temps, ce qui t’a
demandé des heures d’étude pour
arriver à y voir clair » [8]. Il est beau,
en ce sens, ce qu'Álvaro d'Ors,
surnuméraire, professeur de droit
romain, a écrit dans ses notes
personnelles. Au cours de sa vie, il a
formé de nombreux romanistes. Se
souvenant de ses disciples, et en
particulier de ceux qui occupaient à
l'époque les chaires qu'il avait lui-
même occupées, il commentait : «
Avoir une succession est toujours
une source de satisfaction. Mourir
sans héritier est aussi triste ou plus
triste que de n'avoir rien à hériter » 
[9].

Il en va de même pour tant d'autres
professions, du moins pour celles qui
transmettent un patrimoine culturel,
technique, etc. Saint Josémaria
l'appliquait aussi, et d'une manière
particulière, à ceux qui reçoivent un



rôle de direction dans l'Œuvre. Pedro
Casciaro se souvient qu'il insistait sur
« le devoir moral de ne pas se rendre
irremplaçable ». [10] Dans la négative,
il avait l'habitude de citer un
exemple qu'il avait connu dans sa
jeunesse. Il le raconte dans une
Lettre aux directeurs : « Je me
souviens — comme d'un cas
pittoresque — du cuisinier d'un
séminaire, où j'ai dû m'arrêter
parfois, au cours de mes voyages de
travail sacerdotal en Espagne. Cet
homme, lorsqu'il préparait un plat
qu'il considérait comme
extraordinaire — il ne l'était pas en
réalité — expulsait les assistants hors
de la cuisine, afin qu'ils n'apprennent
pas la recette » [11]]. Du côté positif, il
souligne que le directeur doit être « à
la fois un découvreur, un formateur,
un distributeur d'hommes » [12]].

Mais pas seulement les directeurs :
nous sommes tous appelés à vivre la
paternité qui nous conduit à nous



savoir héritiers d'un grand don, et en
même temps responsables de le
transmettre, comme la vie, à la
génération suivante. Comment
faire ? Peut-être que la première
chose, parce qu'elle est à la base de
tout le reste, est de se rappeler que
l'Église est une communion :
communion avec la Trinité et
communion entre les personnes
humaines. Le Père rappelait
récemment à propos de l'Œuvre : «
Penser à une communion de
personnes, c'est penser à une
communion de libertés, à une
communion d'initiatives
personnelles qui sont aussi “faire
l'Opus Dei”, et à une communion de
générations » [13]. Ces libertés, ces
initiatives et ces générations sont
unies dans la communion, et
chacune d'elles joue un rôle
irremplaçable. Lorsqu'il y a une
origine, une mission et un héritage
communs, la communion donne lieu
simultanément à des manifestations



d'unité et de pluralité [14]. Cela peut
conduire à des incompréhensions et
même à des tensions, qui sont
fréquentes tant à l'intérieur qu'à
l'extérieur de l'Église. Des
sociologues ont d'ailleurs récemment
souligné la rapidité avec laquelle les
différences entre les générations se
sont développées ces dernières
années [15]. Cependant, dans la
conscience de faire partie d'une
communion, les différences peuvent
être réconciliées par l'amour, par la
charité. Saint Josémaria écrivait que
« plus qu’à “donner”, la charité
consiste à “comprendre” » [16]. Lors
d'une récente rencontre avec des
familles, le Père a commenté cet
enseignement en soulignant que la
compréhension ne consiste pas, en
premier lieu, à excuser les défauts ou
à accepter les différences, mais à «
comprendre le positif », c'est-à-dire à
voir le bien dans une personne, le
bien dont elle est capable, et à
l'apprécier à sa juste valeur. Et il



ajoutait : « nous le trouverons
toujours, si nous sommes mus par
l'amour » [17]. C'est ainsi que l'on
découvre la valeur des autres et qu'il
est possible de leur faire confiance.
En effet, valoriser — affirmer — est
la première façon d'aimer, et c'est
particulièrement vrai pour une mère,
pour un père.

Comme dans une grande
symphonie

L'assimilation et l'incarnation d'un
charisme ne se font pas
automatiquement ni même
spontanément. C'est pourquoi l'Église
prévoit des périodes plus intenses de
formation et de discernement, de
maturation. En même temps, une fois
la maturité d'une personne vérifiée,
il ne faut pas perdre de vue qu'elle
n'est pas appelée à être une sorte de
photocopie de quelqu'un d'autre.
Tout charisme vraiment vivant se
déploie dans une saine pluralité de



styles, comme ce fut le cas chez les
apôtres ou chez les saints tout au
long de l'histoire, même à l'intérieur
d'un même parcours vocationnel. Ce
qui est décisif, c'est d'apprendre à
voir la valeur que chaque manière
différente de voir et de vivre peut
avoir, le bien que chacune d'elles est.
Lorsque cela se produit au sein d'une
communion de foi, le climat de
coexistence entre les personnes et les
générations devient une bénédiction
commune : les jeunes regardent les
anciens avec gratitude, et les anciens
regardent les jeunes avec sérénité et
confiance. Cette dernière est plus
facile lorsque la paternité spirituelle
a été vécue, car en fait le père ne
remplace pas l'enfant, il l'engendre,
l'éduque, l'aide à grandir…
l'accompagne pour qu'il puisse
s'épanouir et prendre en charge sa
propre vie, et la vie que l'un et l'autre
ont reçue.



Enfin, au sein de cette communion,
chacun est appelé à découvrir sa
propre fonction, comme dans une
grande symphonie. À cet égard, le
pape François cite souvent les
paroles du prophète Joël : « Alors,
après cela, je répandrai mon esprit
sur tout être de chair, vos fils et vos
filles prophétiseront, vos anciens
seront instruits par des songes, et vos
jeunes gens par des visions » (Joël 3,
1 ; cf. Ac 2, 17). En une occasion, il a
commenté : « Si les jeunes et les
vieux sont ouverts à l'Esprit Saint,
[…] ils produisent une merveilleuse
combinaison » [18] dans laquelle tous
deux grandissent. L'un transmet
l'enracinement dans un passé où
Dieu a agi ; l'autre, nourri de ces
racines, ouvre l'avenir. Ainsi, « si
nous marchons ensemble, jeunes et
vieux, nous pouvons être bien
enracinés dans le présent, et de là,
nous pourrons fréquenter le passé et
l'avenir : fréquenter le passé, pour
apprendre de l'histoire et guérir les



blessures qui parfois nous
conditionnent ; fréquenter l'avenir,
pour nourrir l'enthousiasme, faire
germer les rêves, éveiller les
prophéties, faire fleurir les
espérances ». [19]

Dans le déroulement du salut dans
l'histoire, chaque génération joue un
rôle irremplaçable. Comme dans une
symphonie : le violon ne peut pas
jouer le rôle des timbales, ni les
cuivres se substituer aux bois. Ce qui
est décisif, c'est que si chacun joue
son rôle, tous restent unis dans une
œuvre qui est commune, et dans
laquelle chacun est précieux. D'où
l'importance de se connaître, de
partager des moments et des lieux,
de s'intéresser à l'autre. Entre les
différentes générations, il y a aussi ce
que le Père a indiqué dans une de ses
lettres : « La fraternité, d'un simple
rapport fondé sur la filiation
commune, devient amitié par
l'affection entre frères, avec tout ce



que cela comporte d'intérêt mutuel,
de compréhension, de
communication, de service attentif et
délicat, d'aide matérielle, etc. » [20] et
tout cela à partir de la conscience de
sa propre paternité et de sa propre
filiation.

* * *

La transmission — la génération —
est au cœur de l'Église. De même que
Jésus est venu du Père et a remis le
salut entre les mains de ses disciples,
il appartient à chaque génération de
transmettre cet héritage vivifiant. «
L'odeur de mon fils est comme
l'odeur d'un champ que le Seigneur a
béni », disait Isaac en bénissant son
fils. Saint Josémaria reprenait ces
paroles lorsqu'il parlait de l'Œuvre
comme d'un « champ fécond » [21].
Avec cette expression, qu'il répétait
souvent, et souvent devant ses fils
plus jeunes, il transmettait à tous sa
confiance et faisait preuve d'une



saine fierté paternelle [22]. Lorsque la
relation entre Père et enfants, et
entre générations, prend la forme
d'une bénédiction, il est possible de
regarder l'avenir sans crainte. La
filiation et la fraternité
resplendissent alors, à partir de la
conscience d'une même vocation
divine, qui se transmet de génération
en génération.

[1] Dans la traduction anglaise, «
sinner - pray for him »..

[2] Traduit : « il engendra des fils et
des filles ».

[3] Saint Josémaria, Notes intimes, n°
1725, dans A. Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. I.

[4] A. Vázquez de Prada, i, vol. III

[5] Ibid.



[6] Salvador Bernal, Portrait de Mgr
Escriva.

[7] Mgr Julián Herranz évoque
quelques-unes des manières
aimables dont saint Josémaria nous
rappelait qu'il partait, mais que
l'Œuvre continuerait ; cf. J. Herranz, 
En las afueras de Jericó, Madrid, Rialp
2007, pp. 173-174

[8] Saint Josémaria, Sillon, n° 229

[9] Texte inédit, cité dans G. Pérez
Gómez, Álvaro d'Ors. Sinfonía de una
vida, Madrid, Rialp 2020, p. 539

[10] P. Casciaro, Rêvez et la réalité
dépassera vos rêves

[11] Saint Josémaria, Lettre 27, n° 52 ;
cité dans A. Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, vol. III,

[12] Saint Josémaria, Instruction 31
mai 1936, n° 20, cité dans A. Vázquez



de Prada, Le fondateur de l'Opus Dei,
vol. III,

[13] F. Ocariz, Lettre pastorale, 10-
février 2024, n° 13.

[14] Dicastère pour la Doctrine de la
Foi, Lettre Communionis Notio, 28
mai 1992, n° 15.

[15] Par exemple, une étude récente a
identifié jusqu'à six générations
vivant ensemble aujourd'hui ; cf. J.
Twenge, Generations, New York,
Atria Books 2023.

[16] Saint Josémaria, Chemin, n° 463.

[17] F. Ocariz, Rencontre avec des
familles, 16 juillet 2024.

[18] Pape François, Ex. ap. Christus
vivit, 25mars 2019, n° 192.

[19] Ibid., n° 199.

[20] F. Ocariz, Lettre pastorale, 1er

novembre 2019, n° 14.



[21] Saint Josémaria, Lettre 29, n° 9,
précisément en référence au texte de
Gn 27, 27.

[22] Cf. par exemple l'homélie « Les
rêves sont devenus réalité »,
prononcée le 9 janvier 1968 devant
les jeunes du Collège romain et
recueillie dans En dialogue avec le
Seigneur, n° 1.

Lucas Buch

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ch/article/combat-

proximite-mission-10-une-vie-qui-se-
transmet-vos-anciens-seront-instruits-
par-des-songes-et-vos-jeunes-gens-par-

des-visions/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-10-une-vie-qui-se-transmet-vos-anciens-seront-instruits-par-des-songes-et-vos-jeunes-gens-par-des-visions/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-10-une-vie-qui-se-transmet-vos-anciens-seront-instruits-par-des-songes-et-vos-jeunes-gens-par-des-visions/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-10-une-vie-qui-se-transmet-vos-anciens-seront-instruits-par-des-songes-et-vos-jeunes-gens-par-des-visions/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-10-une-vie-qui-se-transmet-vos-anciens-seront-instruits-par-des-songes-et-vos-jeunes-gens-par-des-visions/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-10-une-vie-qui-se-transmet-vos-anciens-seront-instruits-par-des-songes-et-vos-jeunes-gens-par-des-visions/
https://opusdei.org/fr-ch/article/combat-proximite-mission-10-une-vie-qui-se-transmet-vos-anciens-seront-instruits-par-des-songes-et-vos-jeunes-gens-par-des-visions/

	Combat, proximité, mission (10) : Une vie qui se transmet : « Vos anciens seront instruits par des songes, et vos jeunes gens par des visions »

