
opusdei.org

Ce que dit l'histoire
sur les Evangiles

Aucun texte de l'Antiquité
n'offre autant de garantie de
fidélité à l'original que celui du
Nouveau Testament.

01/04/2006

Le témoignage du Nouveau
Testament sur Jésus-Christ est-il
crédible ? Il est vrai que les écrits du
Nouveau Testament sont seulement
une petite partie des nombreux
récits sur Jésus qui sont parvenus
jusqu’à nous. Mais les textes
conservés dans le Nouveau



Testament furent dès l’origine
considérés, parmi les premiers
chrétiens, comme rapportant
fidèlement la vie et les
enseignements de Jésus. Ces
témoignages résultent de la mise par
écrit de la première prédication des
disciples du Christ

Dans le Nouveau Testament, les
témoignages les plus anciens sur le
Christ ne sont pas les évangiles, mais
les épîtres de saint Paul, rédigées
environs vingt ou trente ans après la
mort de Jésus (vers l’an 30). Ces
épîtres, dont le contenu est conforme
à celui des évangiles, se présentent
comme le rappel d’un enseignement
déjà transmis oralement.

Quant aux évangiles, la critique
contemporaine, se fondant sur des
critères linguistiques et historiques,
s’accorde à situer entre les années 60
et 80 la rédaction des évangiles de
Matthieu, Marc et Luc, et vers 



l’année 100 celle de l’évangile de
Jean.

Le texte de ces évangiles, tel que
nous le connaissons actuellement, est
sans doute possible fidèle au texte
original. Comme pour tous les textes
anciens, la version que nous
connaissons est établie à partir de
manuscrits qui sont eux-mêmes
copiés d’après un texte original. La
fiabilité du texte dépend donc, d’une
part, du nombre et de la qualité des
manuscrits que l’on possède, et
d’autre part de l’accord de ces
manuscrits entre eux, qui permet de
supposer qu’ils sont conformes à un
même original.

On compte par milliers les
manuscrits du Nouveau Testament.
Ils sont remarquablement
semblables entre eux. Par
comparaison, la plupart des auteurs
de l’antiquité classique ne nous
connus qu’à travers un petit nombre



de manuscrits, souvent
fragmentaires, et très tardifs : le plus
ancien manuscrit de La Guerre des
Gaules, de Jules César, date du
IXème-Xème siècle ; desAnnales, de
Tacite (rédigées vers 110 ap. J.-C.),
nous possédons un manuscrit du
IXème siècle, un autre du XIème, les
autres « témoins » datant du XVème
siècle ; La Guerre des Juifs de Flavius
Josèphe (contemporain du Christ)
nous est connue à travers des
manuscrits du X-XIIème siècles…

La situation du Nouveau Testament
est bien différente. Il existe plusieurs
manuscrits complets datant du
IVème siècle, et ce fait est déjà
exceptionnel. Sur un fragment de
papyrus de l’année 130 environ (le
papyrus Ryland), on a retrouvé des
versets de l’évangile de saint Jean. Le
papyrus Bodmer, de la fin du IIème
siècle, contient la totalité de cet
évangile, et d’autres écrits du
Nouveau Testament. Tous les



manuscrits que nous possédons
donnent, à quelques variantes près,
le même texte. C’est un fait
exceptionnel, qui témoigne du grand
soin apporté, dès l’origine, à la
transmission fidèle du texte original.
On peut soutenir qu’aucun texte de
l’Antiquité n’offre autant de garantie
de fidélité à l’original que celui du
Nouveau Testament.

Constantin a-t-il fait modifier la
Bible ? Lorsque Dan Brown suggère
que l’empereur Constantin aurait pu
« commander et financer » la
rédaction d’une nouvelle Bible, et
faire disparaître les témoignages plus
anciens sur Jésus, il projette sur le
IVème siècle une conception très
moderne de l’édition… et de la
propagande. À l’époque de
Constantin, le texte actuel du
Nouveau Testament était reconnu
comme fidèle à l’enseignement des
Apôtres depuis au moins deux
siècles. La moindre altération du



message aurait été vivement rejetée
par les milliers de chrétiens déjà
répandus dans tout l’Empire. En
outre, le texte du Nouveau Testament
circulait déjà dans d’innombrables
copies, traitées avec vénération par
les communautés chrétiennes : il est
inimaginable que ces textes aient pu
être détruits, ou même altérés, sur
les ordres de l’empereur romain.
Enfin, il est faux que l’empereur
Constantin ait « commandé » une
nouvelle Bible.

Des témoignages très anciens
montrent que les premiers chrétiens
considéraient comme authentiques
les récits des évangiles. Par exemple,
saint Irénée, dont le maître
Polycarpe avait été disciple de saint
Jean, écrivait, au IIème siècle :

« C’est par les apôtres que nous avons
connu la vérité, c’est-à-dire
l’enseignement du Fils de Dieu (…). Cet
évangile, ils l’ont d’abord prêché ;



ensuite, par la volonté de Dieu, ils
l’ont transmis dans des Écritures,
pour qu’il soit le fondement et la
colonne de notre foi (...). Ainsi,
Matthieuécrivit l’évangile en la
langue des Juifs, alors que Pierre et
Paul évangélisaient Rome et fondaient
l’Église. Après la mort de ceux-ci,
Marc, disciple et interprète de Pierre,
nous communiqua par écrit ce que
Pierre avait enseigné. Et Luc, qui
avait accompagné Paul, mit par écrit
l’évangile que celui-ci prêchait. Enfin
Jean, disciple du Seigneur, celui qui
avait reposé sur le sein du Seigneur,
écrivit l’évangile à Éphèse en Asie »
(Contre les hérésies, III, 1, 1).

Que sont les évangiles
apocryphes ? Les « évangiles
apocryphes » sont un ensemble
hétéroclite de textes d’origine et de
valeur très diverse. Certains peuvent
être considérés comme rapportant
des faits authentiques, mais mêlés à
des imaginations plus ou moins



naïves (par exemple, le texte connu
comme « Protévangile de Jacques »
est la source de la tradition
concernant le nom des parents de la
Vierge Marie, Anne et Joachim).
D’autres évangiles apocryphes, en
revanche, déforment profondément
la vie et l’enseignement du Christ,
pour les faire coïncider avec les idées
de groupes extérieurs à l’Église. C’est
le cas, notamment, des évangiles dits
« gnostiques », qui furent rédigés
autour du IIIème et du IVème siècles.
La caractéristique des évangiles
gnostiques est qu’ils prétendent
rapporter la doctrine « secrète de
Jésus », transmise seulement à
quelques initiés – en marge, par
conséquent, de l’enseignement «
public » du Christ.

Ces textes gnostiques, dont plusieurs
manuscrits furent découverts en
Égypte (à Nag Hammadi) en 1945,
sont évidemment d’un grand intérêt
pour l’historien. Datant du IVème



siècle, les manuscrits nous
renseignent en effet sur les idées de
certains groupes religieux influencés
par le christianisme. Mais ils ne
constituent en aucun cas une source
de renseignements sur le Christ et ses
premiers disciples : ils sont trop
tardifs, contiennent très peu de faits
historiques, et expriment des
préoccupations religieuses marquées
par certaines tendances du judaïsme
et par l’hellénisme.

Ceci vaut également pour « l’évangile
de Judas », récemment édité et
traduit. Selon le Pr Rodolphe Kasser,
de Genève, qui a traduit le texte, « il
faut dire et redire qu’il s’agit d’une
interprétation postérieure, imaginée
au IIème siècle après J.-C. Vous ne
trouverez ici aucune information
historique nouvelle sur le véritable
Judas l’Iscariote. »

Origène, écrivant au IIIème siècle,
donne un témoignage très clair sur la



façon dont les chrétiens ont voulu,
dès le début, protéger les évangiles
authentiques contre les falsification
des apocryphes :

« Au temps du Nouveau Testament,
beaucoup ont essayé d’écrire des
évangiles, mais tous n’ont pas été
acceptés (…). Matthieu, Marc, Jean et
Luc n’ont pas essayéd’écrire : c’est
remplis du Saint-Esprit qu’ils ont écrit
les évangiles (…). L’Église possède
quatre évangiles ; les hérétiques,
un très grand nombre(…). Ainsi
beaucoup ont essayé d’écrire, mais
quatre évangiles seulement sont
approuvés ; et c’est d’eux que l’on doit
tirer, pour le mettre en lumière, ce
qu’il faut croire de la personne de
notre Seigneur et Sauveur. Je sais qu’il
existe un évangile que l’on appelle
“selon Thomas” et un autre “selon
Matthias” ; et nous en lisons quelques
autres encore pour ne pas avoir l’air
d’être des ignorants à cause de ceux
qui s’imaginent savoir quelque chose,



quand ils connaissent ces textes.
Mais, en tout cela, nous
n’approuvons rien sinon ce
qu’approuve l’Église : on doit
admettre quatre évangiles
seulement » (Homélies sur saint Luc,
1).

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/ce-que-dit-
lhistoire-sur-les-evangiles/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/ce-que-dit-lhistoire-sur-les-evangiles/
https://opusdei.org/fr-ch/article/ce-que-dit-lhistoire-sur-les-evangiles/
https://opusdei.org/fr-ch/article/ce-que-dit-lhistoire-sur-les-evangiles/

	Ce que dit l'histoire sur les Evangiles

