
opusdei.org

Benoît XVI en avril

Nous avons choisi deux extraits
de discours de Benoît XVI
prononcés en avril, moins
connus que les homélies de la
Semaine Sainte.

28/04/2011

Le confessionnal peut être un réel
« lieu » de sanctification pour les
prêtres et les pénitents

« Je désire m'arrêter avec vous sur
un aspect qui parfois, n'est pas
suffisamment pris en considération,
mais qui est d'une grande



importance spirituelle et pastorale: la
valeur pédagogique de la confession
sacramentelle. S'il est vrai qu'il est
toujours nécessaire de sauvegarder
l'objectivité des effets du sacrement
et sa correcte célébration selon les
normes du Rite de la pénitence, il
n'est pas hors de propos de réfléchir
sur la façon dont celui-ci peut
éduquer à la foi, aussi bien du
ministre que du pénitent. La
disponibilité fidèle et généreuse des
prêtres à l'écoute des confessions,
selon l'exemple des grands saints de
l'histoire, de saint Jean-Marie
Vianney à saint Jean Bosco, de saint
Josemaría Escrivá à saint Pio da
Pietrelcina, de saint Giuseppe
Cafasso à saint Leopold Mandi, nous
fait voir à tous que le confessionnal
peut être un réel « lieu » de
sanctification.

De quelle manière le sacrement de la
pénitence éduque-t-il ? En quoi sa
célébration possède-t-elle une valeur



pédagogique, tout d'abord pour les
ministres ? Nous pourrions partir de
la reconnaissance du fait que la
mission sacerdotale constitue un
point d'observation unique et
privilégié, à partir duquel,
quotidiennement, il nous est donné
de contempler la splendeur de la
Miséricorde divine. Combien de fois
dans la célébration du sacrement de
la pénitence, le prêtre assiste-t-il à de
véritables miracles de conversion,
qui, en renouvelant « la rencontre
avec un événement, une Personne » (
Lett. enc. Deus caritas est, n. 1 )
renforcent sa foi elle-même. Au fond,
confesser signifie assister à autant de
professiones fidei qu'il y a de
pénitents, et contempler l'action de
Dieu miséricordieux dans l'histoire,
toucher du doigt les effets salvifiques
de la Croix et de la Résurrection du
Christ, à chaque époque et pour
chaque homme.



Il n'est pas rare que nous nous
trouvions devant de véritables
drames existentiels et spirituels, qui
ne trouvent pas de réponses dans les
paroles des hommes, mais qui sont
compris et assumés par l'Amour
divin, qui pardonne et transforme: «
Quand vos péchés seraient comme
l'écarlate, comme neige ils
blanchiront » (Is 1, 18). D'un côté, si
connaître et, d'une certaine façon, se
pencher sur l'abîme du cœur
humain, même dans ses aspects
obscurs, met l'humanité et la foi du
prêtre à l'épreuve, de l'autre, elle
nourrit en lui la certitude que le
dernier mot sur le mal de l'homme et
de l'histoire revient à Dieu, revient à
sa Miséricorde, capables de rendre
toutes choses nouvelles (cf. Ap 21, 5).
Combien le prêtre peut-il ensuite
apprendre des pénitents exemplaires
dans leur vie spirituelle, dans le
sérieux avec lequel ils conduisent
leur examen de conscience, dans la
transparence avec laquelle ils



reconnaissent leur propre péché et
dans leur docilité à l'égard de
l'enseignement de l'Eglise et les
orientations du confesseur.

De l'administration du sacrement de
la pénitence, nous pouvons recevoir
de profondes leçons d'humilité et de
foi! Il s'agit d'un rappel très fort pour
chaque prêtre à la conscience de sa
propre identité. Jamais nous ne
pourrions écouter les confessions de
nos frères uniquement en vertu de
notre humanité! Si ceux-ci
s'approchent de nous, c'est
uniquement parce nous sommes des
prêtres, configurés au Christ
souverain et éternel Prêtre, et rendus
capables d'agir en son Nom et en sa
Personne, de rendre réellement
présent Dieu qui pardonne,
renouvelle et transforme. La
célébration du sacrement de la
pénitence possède une valeur
pédagogique pour le prêtre, en ce qui
concerne sa foi, la vérité et la



pauvreté de sa personne, et elle
nourrit en lui la conscience de
l'identité sacramentelle…. »

« Quelle est la valeur pédagogique du
sacrement de la pénitence pour les
pénitents? Nous devons tout d'abord
dire que celle-ci dépend de l'action
de la Grâce et des effets objectifs du
sacrement dans l'âme du fidèle. La
réconciliation sacramentelle est
assurément l'un des moments où la
liberté personnelle et la conscience
de soi sont appelées à s'exprimer de
manière particulièrement évidente.
C'est peut-être également pour cela
que, à une époque de relativisme et
d'une conscience atténuée de l'être
qui en est la conséquence, la pratique
sacramentelle apparaît elle aussi
affaiblie. L'examen de conscience
possède une importante valeur
pédagogique: il éduque à
considérer avec sincérité sa propre
existence, à la confronter avec la
vérité de l'Evangile et à l'évaluer



avec des paramètres pas
seulement humains, mais
provenant de la Révélation divine .
La confrontation avec les
commandements, avec les béatitudes
et, surtout, avec le précepte de
l'amour, constitue la première
grande « école pénitentielle » .

A notre époque, caractérisée par le
bruit, par la distraction et par la
solitude, le dialogue du pénitent avec
le confesseur peut représenter l'une
des rares occasions, si ce n'est
l'unique, pour être véritablement
écouté en profondeur. Chers prêtres,
ne négligez pas de ménager une
place opportune à l'exercice du
ministère de la pénitence dans le
confessionnal: être accueillis et
écoutés constitue également un signe
humain de l'accueil et de la bonté de
Dieu envers ses fils. La confession
honnête des péchés éduque ensuite
le pénitent à l'humilité, à la
reconnaissance de sa propre fragilité



et, dans le même temps, à la
conscience de la nécessité du pardon
de Dieu et à la confiance que la Grâce
divine peut transformer la vie. De la
même manière, l'écoute des
avertissements et des conseils du
confesseur est importante pour le
jugement des actes, pour le chemin
spirituel et pour la guérison
intérieure du pénitent. N'oublions
pas combien de conversions et
combien d'existences réellement
saintes ont commencé dans un
confessionnal! Accueillir la pénitence
et écouter les paroles: « Je t'absous de
tes péchés » représentent, pour finir,
une véritable école d'amour et
d'espérance, qui guide vers la pleine
confiance dans le Dieu Amour révélé
en Jésus Christ, vers la responsabilité
et l'engagement de la conversion
permanente. » ( Extrait de 
l’Allocution de Benoît XVI aux
participants à un cours organisé
par la Pénitencerie Apostolique )

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20110325_penitenzieria_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20110325_penitenzieria_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2011/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20110325_penitenzieria_fr.html


La sainteté est aussi possible pour
les personnes « normales »

« Que veut dire être saint ? Qui est
appelé à être saint ? On est souvent
porté encore à penser que la sainteté
est une destination réservée à de
rares élus. Saint Paul, en revanche,
parle du grand dessein de Dieu et
affirme : « C'est ainsi qu'Il (Dieu)
nous a élus en lui (le Christ), dès
avant la fondation du monde, pour
être saints et immaculés en sa
présence, dans l'amour » (Ep 1, 4). Et
il parle de nous tous. Au centre du
dessein divin, il y a le Christ, dans
lequel Dieu montre son Visage : le
Mystère caché dans les siècles s'est
révélé en plénitude dans le Verbe qui
s'est fait chair. Et Paul dit ensuite : «
Car Dieu s'est plu à faire habiter en
lui toute la plénitude » (Col 1, 19). En
Christ, le Dieu vivant s'est fait
proche, visible, touchable, il s'est fait
entendre, afin que chacun puisse
puiser de sa plénitude de grâce et de



vérité (cf. Jn 1, 14-16). C'est pourquoi
toute l'existence chrétienne connaît
une unique loi suprême, celle que
saint Paul exprime dans une formule
qui revient dans tous ses écrits : en
Jésus Christ. La sainteté, la plénitude
de la vie chrétienne ne consiste pas à
accomplir des entreprises
extraordinaires, mais à s'unir au
Christ, à vivre ses mystères, à faire
nôtres ses attitudes, ses pensées, ses
comportements. La mesure de la
sainteté est donnée par la stature que
le Christ atteint en nous, par la
mesure dans laquelle, avec la force
de l'Esprit Saint, nous modelons toute
notre vie sur la sienne. C'est être
conforme à Jésus, comme affirme
saint Paul : « Car ceux que d'avance il
a discernés, il les a aussi prédestinés
à reproduire l'image de son Fils
» (Rm 8, 29). Et saint Augustin
s'exclame : « Ma vie sera vivante
toute pleine de Toi » (Confessions, 10,
28). Le Concile Vatican II, dans la
Constitution sur l'Eglise, parle avec



clarté de l'appel universel à la
sainteté, en affirmant que personne
n'en est exclu : « A travers les formes
diverses de vie et les charges
différentes, il n'y a qu'une seule
sainteté cultivée par tous ceux que
conduit l'Esprit de Dieu et qui...
marchent à la suite du Christ pauvre,
humble et chargé de sa croix, pour
mériter de devenir participants de sa
gloire » (n. 41).

« Sans doute pourrions-nous nous
demander : pouvons-nous, avec nos
limites, avec notre faiblesse, tendre à
des sommets si élevés ? Au cours de
l'Année liturgique, l'Eglise nous
invite à faire mémoire d'une foule de
saints, c'est-à-dire de ceux qui ont
vécu pleinement la charité, qui ont
su aimer et suivre le Christ dans leur
vie quotidienne. Ils nous disent qu'il
est possible pour tous de parcourir
cette voie. A toute époque de
l'histoire de l'Eglise, à toute latitude
de la géographie du monde, les saints



appartiennent à tous les âges et à
tous les états de vie, ils ont le visage
concret de chaque peuple, langue et
nation. Et ils sont de types très
divers. En réalité, je dois dire qu'en
ce qui concerne ma foi personnelle
également, de nombreux saints, pas
tous, sont de véritables étoiles dans
le firmament de l'histoire. Et je
voudrais ajouter que pour moi, il n'y
a pas que certains grands saints que
j'aime et que je connais bien qui «
indiquent la voie », mais aussi les
saints simples, c'est-à-dire les
personnes bonnes que je vois dans
ma vie, qui ne seront jamais
canonisées. Ce sont des personnes
normales, pour ainsi dire, sans
héroïsme visible, mais dans leur
bonté quotidienne, je vois la vérité
de la foi. Cette bonté, qu'elles ont
mûrie dans la foi de l'Eglise, est pour
moi la plus sûre apologie du
christianisme et le signe qui montre
où se trouve la vérité.



Dans la communion des saints,
canonisés et non canonisés, que
l'Eglise vit grâce au Christ dans tous
ses membres, nous jouissons de leur
présence et de leur compagnie et
nous cultivons la ferme espérance de
pouvoir imiter leur chemin et
partager un jour la même vie
bienheureuse, la vie éternelle.

Chers amis, comme la vocation
chrétienne est grande et belle, et
également simple, vue sous cette
lumière ! Nous sommes tous
appelés à la sainteté : elle est la
mesure même de la vie chrétienne.
Encore une fois, saint Paul l'exprime
avec une grande intensité, lorsqu'il
écrit : « Chacun de nous a reçu sa
part de la faveur divine selon que le
Christ a mesuré ses dons... C'est lui
encore qui "a donné" aux uns d'être
apôtres, à d'autres d'être prophètes,
ou encore évangélistes, ou bien
pasteurs et docteurs, organisant ainsi
les saints pour l'œuvre du ministère,



en vue de la construction du Corps
du Christ, au terme de laquelle nous
devons parvenir, tous ensemble, à ne
faire plus qu'un dans la foi et la
connaissance du Fils de Dieu, et à
constituer cet Homme parfait, dans
la force de l'âge, qui réalise la
plénitude du Christ » (Ep 4, 7. 11-13).
Je voudrais inviter chacun à s'ouvrir
à l'action de l'Esprit Saint, qui
transforme notre vie, pour être nous
aussi comme des pièces de la grande
mosaïque de sainteté que Dieu crée
dans l'histoire, afin que le visage du
Christ resplendisse dans tout son
éclat. N'ayons pas peur de tendre
vers le haut, vers les sommets de
Dieu ; n'ayons pas peur que Dieu
nous demande trop, mais laissons-
nous guider dans chacune de nos
actions quotidiennes par sa Parole,
même si nous nous sentons pauvres,
inadéquats, pêcheurs : c'est Lui qui
nous transformera selon son amour.
Merci » (Extrait de l’Audience
générale du 13 avril 2011 )

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2011/documents/hf_ben-xvi_aud_20110413_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2011/documents/hf_ben-xvi_aud_20110413_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2011/documents/hf_ben-xvi_aud_20110413_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/audiences/2011/documents/hf_ben-xvi_aud_20110413_fr.html


pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-en-
avril/ (16/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-en-avril/
https://opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-en-avril/
https://opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-en-avril/

	Benoît XVI en avril

