
opusdei.org

Benoît XVI : contre
l'athéisme, la beauté
de la création

15/11/2012

Chers frères et sœurs,

Mercredi dernier nous avons réfléchi
sur le désir de Dieu que l’être
humain porte au plus profond de lui-
même. Aujourd’hui je voudrais
continuer à approfondir cet aspect
en méditant brièvement avec vous
sur quelques chemins pour arriver à
la connaissance de Dieu.



Je voudrais rappeler d’abord que
l’initiative de Dieu précède toujours
toute initiative de l’homme et que
dans le chemin vers Lui, c’est d’abord
Lui qui nous éclaire, nous oriente et
nous guide, en respectant toujours
notre liberté. Et c’est toujours Lui qui
nous fait entrer dans son intimité, se
révélant et nous donnant la grâce de
pouvoir accueillir cette révélation
dans la foi. N’oublions jamais
l’expérience de saint Augustin: ce
n’est pas nous qui possédons la
Vérité après l’avoir cherchée, mais
c’est la Vérité qui nous cherche et
nous possède.

Cependant il existe des chemins qui
peuvent ouvrir le cœur de l’homme à
la connaissance de Dieu, il y a des
signes qui conduisent à Dieu. Certes,
souvent nous risquons d’être
aveuglés par les scintillements de la
mondanité, qui amenuisent notre
capacité à parcourir ces chemins ou
à lire ces signes. Mais Dieu ne se



fatigue pas de nous chercher, il est
fidèle à l’homme qu’il a créé et sauvé,
il reste proche de notre vie, car il
nous aime. Et cette certitude doit
nous accompagner chaque jour,
même si certaines mentalités diffuses
rendent plus difficile à l’Eglise et au
chrétien de communiquer la joie de
l’Evangile à toute créature et de
conduire tous à la rencontre avec
Jésus, unique Sauveur du monde.
Ceci est notre mission, c’est la
mission de l’Eglise et chaque croyant
doit la vivre dans la joie, en se
l’appropriant, à travers une existence
vraiment animée par la foi, marquée
par la charité, par le service de Dieu
et des autres, et capable de répandre
l’espérance. Cette mission resplendit
surtout dans la sainteté à laquelle
tous sont appelés.

Aujourd’hui, nous le savons, les
difficultés ne manquent pas, ni les
épreuves, pour la foi qui est souvent
peu comprise, contestée, refusée.



Saint Pierre disait aux chrétiens:
«Vous devez toujours être prêts à
vous expliquer devant tous ceux qui
vous demandent de rendre compte
de l'espérance qui est en vous ; mais
faites-le avec douceur et respect.» (1
Pt 3,15). Par le passé, en Occident,
dans une société considérée comme
chrétienne, la foi était le milieu dans
lequel on se mouvait; la référence et
l’adhésion à Dieu faisaient partie de
la vie quotidienne, pour la majorité
des gens. C’était plutôt celui qui ne
croyait pas qui devait justifier son
incrédulité. Dans notre monde, la
situation a changé et le croyant doit
toujours plus être capable de rendre
raison de sa foi. Le bienheureux
Jean-Paul II, dans son encyclique
Fides et ratio, soulignait comment la
foi était mise à l’épreuve à l’époque
contemporaine, à travers des formes
subtiles et vétilleuses d’athéisme
théorique et pratique (cf. nn. 46-47).
A partir des Lumières, la critique
envers la religion s’est intensifiée;



l’histoire a été marquée aussi par la
présence des systèmes athées, dans
lesquels Dieu était considéré comme
une simple projection de l’âme
humaine, une illusion et le produit
d’une société déjà faussées de tant
d’aliénations. Le siècle suivant a
connu un fort processus de
sécularisme, à l’emblème de
l’autonomie absolue de l’homme,
considéré comme mesure et artisan
de la réalité, mais appauvri dans son
être de créature «à l’image et à la
ressemblance de Dieu». Dans notre
temps, un phénomène
particulièrement dangereux pour la
foi s’est vérifié : il y a en effet une
forme d’athéisme que nous
qualifions justement de «pratique»,
dans lequel on ne nie pas les vérités
de la foi ou des rites religieux, mais
on les considère simplement
insignifiants pour l’existence
quotidienne, éloignés de la vie,
inutiles. Souvent, alors, on croit en
Dieu de façon superficielle, et on vit



«comme si Dieu n’existait pas» (etsi
Deus non daretur). Finalement, cette
façon de vivre se révèle encore plus
destructrice, car elle porte à
l’indifférence envers la foi et la
question de Dieu.

En réalité, l’homme, séparé de Dieu,
est réduit à une seule dimension,
horizontale, et ce réductionnisme est
justement une des causes
fondamentales des totalitarismes qui
ont eu des conséquences tragiques
au siècle dernier, ainsi que de la crise
des valeurs que nous voyons
actuellement. En obscurcissant la
référence à Dieu, on a obscurci aussi
l’horizon éthique, pour laisser place
au relativisme et à une conception
ambigüe de la liberté, qui au lieu
d’être libératrice finit par lier
l’homme à des idoles. Les tentations
que Jésus a affrontées au désert
avant sa mission publique,
représentent bien ces «idoles» qui
séduisent l’homme, quand il ne va



pas au-delà de lui-même. Si Dieu
perd la centralité, l’homme perd sa
juste place, il ne trouve plus sa place
dans le créé, dans les relations avec
les autres. Ce que la sagesse antique
évoque avec le mythe de Prométhée
est toujours d’actualité: l’homme
pense pouvoir devenir lui-même
«dieu», patron de la vie et de la mort.

Face à ce tableau, l’Eglise, fidèle au
mandat du Christ, ne cesse jamais
d’affirmer la vérité sur l’homme et
sur son destin. Le Concile Vatican II
affirme comme synthèse: «L’aspect le
plus sublime de la dignité humaine
se trouve dans cette vocation de
l’homme à communier avec Dieu.
Cette invitation que Dieu adresse à
l’homme de dialoguer avec Lui
commence avec l’existence humaine.
Car, si l’homme existe, c’est que Dieu
l’a créé par amour et, par amour, ne
cesse de lui donner l’être ; et
l’homme ne vit pleinement selon la
vérité que s’il reconnaît librement



cet amour et s’abandonne à son
Créateur.» (Cost. Gaudium et spes,
19).

Quelles réponses, alors, la foi est-elle
appelée à donner, avec «douceur et
respect», à l’athéisme, au
scepticisme, à l’indifférence envers la
dimension verticale, afin que
l’homme de notre temps puisse
continuer à s’interroger sur
l’existence de Dieu et à parcourir les
chemins qui conduisent à Lui ? Je
voudrais indiquer quelques chemins,
qui proviennent soit de la réflexion
naturelle, soit de la force de la foi. Je
les résumerais de manière très
concise en trois mots: le monde,
l’homme, la foi.

Le premier : le monde. Saint
Augustin, qui dans sa vie a longtemps
cherché la Vérité et a été saisi par la
Vérité, a écrit une très belle et
célèbre page, où il affirme:
«Interroge la beauté de la terre, de la



mer, de l’air raréfié partout où il
s’étend; interroge la beauté du ciel…,
interroge toutes ces réalités. Toutes
te répondront: regarde-nous et
observe comme nous sommes belles.
Leur beauté est comme leur hymne
de louange. Or ces créatures si belles,
mais changeantes, qui les a faites
sinon celui qui est la beauté de façon
immuable?» (Sermon 241, 2: PL 38,
1134). Je pense que nous devons
retrouver et faire retrouver à
l’homme d’aujourd’hui la capacité de
contempler la création, sa beauté, sa
structure. Le monde n’est pas un
magma informe, mais plus nous le
connaissons et plus nous en
découvrons les merveilleux
mécanismes, plus nous voyons un
dessein, nous voyons qu’il y a une
intelligence créatrice. Albert Einstein
disait que dans les lois de la nature
«se révèle une raison si supérieure
que toute la rationalité de la pensée
et des systèmes humains est en
comparaison une réflexion



absolument insignifiante» (Comment
je vois le monde, Flammarion 1999).
Un premier chemin, donc, qui
conduit à la découverte de Dieu, est
de contempler avec des yeux
attentifs la création.

Le deuxième mot : l’homme. A
nouveau saint Augustin a une phrase
célèbre où il dit que Dieu est plus
intime à moi que je ne le suis moi-
même (cf. les Confessions III, 6, 11).
De là il formule l’invitation: «Ne va
pas hors de toi, rentre en toi-même:
dans l’homme intérieur habite la
vérité» (De vera religione, 39, 72).
Ceci est un autre aspect que nous
risquons de perdre dans le monde
bruyant et dispersé où nous vivons :
la capacité de nous arrêter, de
regarder en profondeur en nous-
mêmes et de lire cette soif d’infini
que nous portons à l’intérieur, qui
nous pousse à aller plus loin et
renvoie à Quelqu’un qui puisse la
combler. Le Catéchisme de l’Eglise



catholique affirme: «Avec son
ouverture à la vérité et à la beauté,
son sens du bien moral, sa liberté et
la voix de sa conscience, son
aspiration à l’infini et au bonheur,
l’homme s’interroge sur l’existence
de Dieu. A travers tout cela il perçoit
des signes de son âme spirituelle.
"Germe d’éternité qu’il porte en lui-
même, irréductible à la seule
matière" (GS 18, § 1 ; cf. 14, § 2), son
âme ne peut avoir son origine qu’en
Dieu seul.» (n. 33).

Le troisième mot : la foi. Dans la
réalité de notre temps surtout, nous
ne devons pas oublier qu’un chemin
qui conduit à la connaissance et à la
rencontre avec Dieu est la vie de la
foi. Celui qui croit est uni à Dieu, il
est ouvert à sa grâce, à la force de la
charité. Ainsi son existence devient
témoignage non de lui-même, mais
du Ressuscité, et sa foi ne craint pas
de se montrer dans la vie
quotidienne, elle est ouverte au



dialogue qui exprime une profonde
amitié pour le chemin de chaque
homme et elle sait ouvrir des
lumières d’espérance au besoin de
délivrance, de bonheur, d’avenir. La
foi, en effet, est rencontre avec Dieu
qui parle et agit dans l’histoire et qui
convertit notre vie quotidienne,
transformant en nous les mentalités,
jugements de valeur, choix et actions
concrètes. Elle n’est pas illusion, fuite
de la réalité, refuge confortable,
sentimentalisme, mais elle est
implication de toute la vie et
annonce de l’Evangile, Bonne
Nouvelle capable de libérer tout
l’homme. Un chrétien, une
communauté qui sont actifs et fidèles
au projet de Dieu qui nous a aimés le
premier, constituent une voie
privilégiée pour ceux qui sont dans
l’indifférence ou dans le doute quant
à leur existence et leur action. Ceci
demande à chacun de rendre
toujours plus transparent son
témoignage de foi, en purifiant sa vie



pour qu’elle soit conforme au Christ.
Aujourd’hui, beaucoup ont une
conception limitée de la foi
chrétienne, parce qu’ils l’identifient
davantage avec un simple système de
croyances et de valeurs qu’avec la
vérité d’un Dieu qui s’est révélé dans
l’histoire, désireux de communiquer
avec l’homme en tête à tête, dans une
relation d’amour avec lui. En réalité,
au fondement de toute doctrine ou
valeur, il y a l’évènement de la
rencontre entre l’homme et Dieu en
Christ Jésus. Le christianisme, avant
d’être une morale ou une éthique, est
l’évènement de l’amour, il est
l’accueil de la personne de Jésus.
Pour ceci, le chrétien et les
communautés chrétiennes doivent
avant tout regarder et faire regarder
vers le Christ, vrai Chemin qui
conduit à Dieu.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-
contre-latheisme-la-beaute-de-la-

creation/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-contre-latheisme-la-beaute-de-la-creation/
https://opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-contre-latheisme-la-beaute-de-la-creation/
https://opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-contre-latheisme-la-beaute-de-la-creation/
https://opusdei.org/fr-ch/article/benoit-xvi-contre-latheisme-la-beaute-de-la-creation/

	Benoît XVI : contre l'athéisme, la beauté de la création

