
opusdei.org

Accompagnement
spirituel

Dans son exhortation
apostolique Evangelii Gaudium,
le Pape François nous rappelle
l'opportunité de
l'accompagnement spirituel ou
direction spirituelle pour la vie
chrétienne.

14/07/2020

« Plus que jamais, nous avons besoin
d’hommes et de femmes qui, à partir
de leur expérience
d’accompagnement, connaissent la
manière de procéder, où ressortent



la prudence, la capacité de
compréhension, l’art d’attendre, la
docilité à l’Esprit, pour protéger tous
ensemble les brebis qui se confient à
nous, des loups qui tentent de
disperser le troupeau » (Evangelii
Gaudium, n. 171). Par de telles
paroles, le Pape François nous
rappelle l'opportunité de
l'accompagnement spirituel ou
direction spirituelle pour la vie
chrétienne.

C'est à l'Esprit-Saint qu'il revient de
sanctifier : « le modèle est Jésus-
Christ ; le modeleur, l'Esprit-Saint au
moyen de la grâce »[1]. Qui exerce
une direction spirituelle personnelle
est un "instrument" de Dieu, qui, Lui,
donne la croissance (cf. 1 Co 3,7-9). Il
y a lieu de laisser la grâce de Dieu et
le directeur faire leur œuvre « car si
on ne laisse pas agir la grâce de Dieu
et le directeur, jamais n’apparaîtra la
sculpture, l’effigie de Jésus, que
devient le saint. »[2] Cette grâce est



une participation à la vie de Jésus-
Christ qui, dans l'Eucharistie, «nous
rend cor unum et anima una (Ac 4,
32), un seul cœur et une seule âme; et
qui fait de nous une famille,
l'Église»[3].

1. L'accompagnement fraternel des
enfants de Dieu dans le Christ

Il est logique de chercher un
accompagnement spirituel lorsque
l'on avance dans la vie spirituelle et
que l'on remarque que le Seigneur
demande de vibrer plus.
Théologiquement, nous pourrions
dire s'identifier au Christ, être un
autre Jésus pour le prochain : voilà la
vraie raison pour laquelle tout
chrétien peut légitimement désirer
l'aide du conseil spirituel. Vivre dans
la disposition continuelle de
chercher Dieu, avoir en soi le désir
convaincu de Lui plaire. Il y a une
pulsion intérieure qui demande
quelque chose de plus, non pas dans



l'ordre de l'efficacité (faire de
multiples choses), mais dans le fait
de se laisser faire par l'autre (Dieu)
[4].

Considérer l'Église comme une
famille est l'une des clefs de
l'accompagnement spirituel. Dans un
tel milieu de fraternité chrétienne, de
famille, aimant les personnes avec
un cœur proverbial de père et de
mère, l'on aide chacun à chercher, à
rencontrer et à aimer le Christ[5].

Le Catéchisme de l'Église Catholique
souligne que : « L’Esprit-Saint donne
à certains fidèles des dons de sagesse,
de foi et de discernement en vue de
ce bien commun qu’est la prière
(direction spirituelle). Ceux et celles
qui en sont dotés sont de véritables
serviteurs de la Tradition vivante de
la prière »[6]. Ces dons se trouvent
chez des prêtres et chez des fidèles
non ordonnés : religieux, religieuses,
laïcs. En effet, assurer la direction



spirituelle d'autres personnes est
l'une des façons que les laïcs ont
d'exercer leur sacerdoce commun,
qui leur « donne la capacité de
prendre part au culte de l'Église, et
d'aider les hommes dans leur route
vers Dieu, par le témoignage de la
parole et de l'exemple, par la prière
et par l'expiation »[7].

L'accompagnement spirituel est donc
une réalité dont le fondement est
baptismal, conséquence du baptême
reçu, et est un apostolat concret. On
peut en effet appliquer à la direction
spirituelle, en y apportant, certes, les
nuances et les accommodements
nécessaires, ce que saint Josémaria
écrit de l'apostolat d'amitié et de
confidence, apostolat qui, pour un
laïc présuppose de témoigner d'une
vie chrétienne vécue avec naturel,
dans les circonstances ordinaires. «
En nous voyant égaux à eux en toute
chose, les autres se sentiront invités
à nous demander : “Comment



s'explique votre joie ? D'où tirez-vous
des forces pour vaincre égoïsme et
commodité ? Qui vous apprend cette
compréhension, cette bonne entente
pleine de franchise, cet esprit de
service et ce don de vous-même aux
autres ?” C'est alors le moment de
leur découvrir le secret divin de
l'expérience chrétienne, de leur
parler de Dieu, du Christ, du Saint-
Esprit, de Marie. C'est le moment
d'essayer de transmettre, à travers
notre pauvre langage, la folie de
l'amour de Dieu que la grâce a
répandue dans nos cœurs. »[8] Tout
cela suppose certainement que la
personne qui assume la charge
d'assurer une direction spirituelle
réunisse les conditions requises de
maturité spirituelle, de prudence, de
discrétion, d'affabilité, etc. Mais elle
aura également reçu une formation,
puisque dans une telle direction, il ne
peut être question de conseiller à
partir de ses propres expériences et



opinions, mais à partir de la foi de
l'Église.

2. Vers la sainteté

« Pour aller vers le Seigneur, nous
avons toujours besoin d'un guide,
d'un dialogue. Nous ne pouvons le
faire avec nos seules réflexions.[9] »
Le rôle de "maître" spirituel consiste
à seconder l'action de l'Esprit-Saint
dans l'âme et à donner la paix en vue
du don de soi et de la fécondité
apostolique[10]. Aussi ce rôle nous
introduit-il dans l'Évangile, où «
chacun des points relatés a été
recueilli dans le moindre détail, pour
que tu l’incarnes dans les
circonstances concrètes de ton
existence[11] ». La direction
spirituelle aide à découvrir ce que
l'Évangile dit à chaque âme, et à
réagir par une réponse de don. « Elle
est toujours d'actualité, pour tous [...]
l'invitation à recourir aux conseils
d'un bon père spirituel, à même



d'accompagner chacun dans la
connaissance profonde de soi-même,
et à le conduire à l'union avec le
Seigneur, afin que son existence se
conforme chaque fois plus à
l'Évangile.[12] » La direction
spirituelle bien reçue amène à
confronter sa propre vie au Christ et
à son message d'amour (cf. Jn 13, 34),
et à voir, à la lumière de l'Écriture,
par l'action du saint Esprit, la main
de Dieu dans son existence propre.

« La fonction du directeur spirituel,
nous dit saint Josémaria, est d'ouvrir
des horizons, d'aider à la formation
du critère, à signaler les obstacles, à
indiquer les moyens adéquats pour
les surmonter, à corriger les
déformations de la marche ou les
déviations, et à toujours donner
courage. Tout cela, sans jamais
perdre le point de vue surnaturel,
dans une affirmation optimiste,
puisque chaque chrétien peut dire
qu'il peut tout avec l'aide de Dieu (cf.



Ph 4,13).[13] » La croissance de la foi,
de l'espérance et de la charité aide à
fréquenter Dieu personnellement et
continuellement, bien souvent au
moyen d'un plan de vie. De la sorte,
la prière, vocale et mentale, la
confession fréquente, la participation
à l'Eucharistie – vrai centre de la vie
chrétienne –, la familiarité avec la
sainte Écriture amènent à
approfondir le sens de l'existence, à
connaître l'amour de Dieu, à grandir
en connaissance et en désir de servir
toutes les âmes.

Saint Josémaria conseille de toujours
aborder, dans la direction spirituelle,
trois points nécessaires à un vrai
progrès spirituel : pureté, foi,
vocation[14]. Cette trilogie est à
mettre en relation avec ce que nous
rapportent les Actes des Apôtres de la
vie et de la persévérance des
premiers chrétiens dans la doctrine
des apôtres, dans la communion, dans
la fraction du pain et dans les



prières[15]. La foi renvoie à la
doctrine apostolique[16], la pureté
est liée au Pain eucharistique et la
Communion fréquente nous aide à
garder notre regard propre et
protège le trésor de la chasteté. La
prière, réponse à la Parole de Dieu
qui appelle, est essentielle pour être
fidèle à sa propre vocation[17].

« Notre foi et notre vocation de
chrétiens déterminent entièrement,
et pas en partie seulement, notre
existence.[18] » Aussi est-elle en
relation avec la vie familiale, le
travail, le repos, la vie sociale, la
politique, etc. Bien que ne portant
pas sur ces questions, la direction
spirituelle doit, en évitant toute
ingérence indue dans des domaines
qui ne lui sont pas propres, donner
des conseils et des éclairages pour
que chacun, avec liberté,
responsabilité, une foi sûre et en
respect de la morale catholique,
prenne les décisions qu'il considère



opportunes en toute connaissance de
cause, en laissant la lumière de Dieu
illuminer sa vie. De ce point de vue,
la direction spirituelle a comme
objectif de promouvoir l'unité de
vie[19] qui conduit à chercher et à
trouver Dieu en tout, et à vivre en
étant conscient de la mission
qu'implique la vocation chrétienne.
La direction spirituelle contribue à la
croissance de chaque chrétien dans
sa condition de fils ou de fille de Dieu
le Père, dans le Christ, par l'Esprit, en
l'aidant à découvrir avec joie la
figure et l'amour du Christ et ce
qu'implique de Le suivre.

3. Liberté et responsabilité

Le frère qui accompagne
spirituellement un autre de ses frères
lui fournit un avis désintéressé et
droit, qui respecte la personnalité de
celui qu'il conseille, sans supplanter
la liberté et donc la responsabilité de
ce dernier. Comme l'écrit saint



Thomas d'Aquin, « les enfants de
Dieu sont mus par l'Esprit Saint
librement, par amour, non
servilement par crainte » (Summa
contra gentiles, IV, 22). Ce concept, est
ainsi résumé par saint Josémaria : «
C’est seulement en aimant que nous
parvenons à la liberté la plus pleine :
celle de ne vouloir abandonner
jamais, pour toute l’éternité, l’objet
de nos amours.[20] » La personne
humaine est un mystère : « Dans
chaque âme est un fond délicat, où
seul Dieu peut pénétrer[21]. Et il
revient à chacun de suivre les
inspirations qu'il reçoit de l'Esprit
Saint, pasteur de nos âmes[22].

La tâche du pasteur d'âme « vise à
situer chacun en face de toutes les
exigences de sa vie, en l'aidant à
découvrir ce que Dieu lui demande
concrètement, sans mettre aucune
limite à cette sainte indépendance et
à cette bienheureuse responsabilité
individuelle qui sont les



caractéristiques d'une conscience
chrétienne. Cette façon d'agir et cet
esprit sont fondés sur le respect de la
transcendance de la vérité révélée, et
sur l'amour de la liberté de la
créature humaine. Je pourrais
ajouter qu'il se fonde aussi sur la
certitude de l'indétermination de
l'histoire, ouverte à de multiples
possibilités, que Dieu n'a pas voulu
fermer[23] ». Saint Josémaria signale
également que « pour atteindre à la
plénitude de la vie chrétienne dans la
profession ou dans le métier que
chacun exerce, les membres de
l'Œuvre doivent être formés de
manière à savoir administrer leur
propre liberté : en présence de Dieu,
avec une piété sincère, et une
doctrine sûre[24] ». Aussi les conseils
de direction spirituelle servent-ils à
éclairer l'intelligence et à renforcer
la liberté. À l'occasion, cette
transmission de la vérité se fera avec
courage. « La vraie délicatesse et la
vraie charité exigent d'arriver à la



moëlle, bien que cela coûte[25] »:
toujours avec délicatesse et en
respectant les rythmes propres de
chaque personne.

La personne accompagnée
spirituellement doit avoir une
attitude ouverte à l'aide. Aussi est-il
nécessaire de rappeler que «
l'humilité est le vrai chemin de la
lutte ascétique[26] ». Une des
manifestations les plus importantes
est la sincérité qui, à l'occasion, se
doit d'être une « sincérité
sauvage[27] », c'est à dire une
manifestation de ce qu'il y a dans
l'âme, sans contours ni
euphémismes. La direction
spirituelle a le caractère d'une
confidence[28], fondée sur la
confiance. Aussi, puisque la direction
procède sans « encorseter personne
[...], en respectant chaque âme telle
qu'elle est, avec ses caractéristiques
propres[29] », celui qui la reçoit
laisse « la grâce de Dieu et le



directeur agir », faute de quoi, «
jamais n’apparaîtra la sculpture,
l’effigie de Jésus, que devient le
saint[30] ». Cela requiert une
certaine régularité dans les
entretiens.

Dans cette ambiance de confiance
fraternelle, il est logique d'essayer
d'être docile à la parole reçue qui,
devant Dieu, se reconnaît comme
lumière de l'Esprit Saint. Il est donc
possible de parler de l'obéissance à la
direction spirituelle, mais en gardant
à l'esprit que l'obéissance n'est pas
un concept univoque (cf. S.Th. II-II, q.
104). Dans la direction spirituelle, on
ne suit pas le conseil reçu d’un autre
parce qu’on y est obligé, ni parce que
l'on en reconnaît l'expérience ou un
plus grand savoir. Non. On suit ce
conseil parce que, à travers les mots
qui le constituent, Dieu nous éclaire
et nous parle. Souvent, les conseils de
la direction spirituelle ne vont pas
jusqu'au plus petit détail, mais ils



nous invitent à réfléchir et surtout à
nous mettre face au Seigneur dans la
prière. En effet, il appartient à
l'intéressé de pondérer ce qu'il a
entendu et d'en tirer une résolution
que le conseil a certainement
éclairée, mais qui découle de ses
délibérations et de sa volonté.

La liberté assumée en tant que choix
du bien est inséparable de la
responsabilité personnelle qui lui est
corrélée. « Chacun est comme il est,
et il convient de le fréquenter tel que
Dieu l'a fait et l'anime. Omnibus
omnia factus sum, ut omnes facerem
salvos (1Co 9, 22). Il convient de se
faire tout à tous. Il n'y a pas de
panacée. Il faut éduquer, consacrer à
chaque âme le temps qui lui est
nécessaire, avec la patience d'un
moine médiéval illustrant, feuille à
feuille, un parchemin. Rendre les
personnes plus mûres, former la
conscience, que chacun sente sa
liberté personnelle et la



responsabilité qui y est attachée.[31]
» De la sorte, l'accompagnement
spirituel, dans un contexte d'amitié
et de fréquentation de Dieu, oriente,
donne de l'optimisme, ouvre à
l'espérance, élargit les horizons et
contribue à ce que l'âme soit capable
de grandes choses.

Bibliographie:

Articles de Collationes.org : sur l'art
de diriger les âmes (site en espagnol)

ESPA, Fulgencio, Cuenta conmigo,
Palabra, Madrid 2017.

FERNÁDEZ-CARVAJAL, F. Para llegar
a puerto. El sentido de la ayuda
espiritual, Palaba, Madrid, 2010.

DERVILLE, Guillaume. Voz:
«Dirección espiritual». Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo - Instituto
Histórico Josemaría Escrivá, 2013,
pp. 339-345.

https://www.collationes.org/recurso/1/2/el-arte-de-dirigir-almas-una-seleccion-de-textos-para-un-posible-itinerario
https://www.collationes.org/recurso/1/2/el-arte-de-dirigir-almas-una-seleccion-de-textos-para-un-posible-itinerario


[1] Lettre du 8 août 1956, n. 37: AGP,
série A.3, 94-1–2.

[2] Chemin, n. 56.

[3] Entretiens, n. 123.

[4] Cf. Fulgencio Espa, Cuenta
conmigo, 33, Palabra, Madrid 2017.

[5] Cf. Chemin, n. 382.

[6] Catéchisme de l'Église Catholique,
n. 2690; cf. nn. 1435, 2695.

[7] Quand le Christ passe, 120.

[8] Ibídem, 148.

[9] BENOÎT XVI, Audience générale,
16–IX–2009.

[10] cf. Chemin, n. 62.

[11] Forge, n. 754.



[12] BENOÎT XVI,Audience générale,
16–IX–2009.

[13] Lettre du 8 août 1956, n. 37: AGP,
série A.3, 94-1–2.

[14] cf. Sillon, n. 84; Amis deDieu,
187.

[15] Ac 2,42.

[16] cf. Entretiens, 73.

[17] cf. Forge, nn. 297 y 789.

[18] Quand le Christ passe, 46.

[19] cf. Quand le Christ passe, 10; 
Gaudium et Spes, n. 43.

[20] Amis de Dieu, 38.

[21] Lettre du 8 août 1956, n. 37 : AGP,
serie A.3, 94-1–2.

[22] cf. Quand le Christ passe, 174.

[23] Quand le Christ passe, 99.



[24] Entretiens, 53.

[25] Andrés Vazquez de Prada, Le
fondateur de l'Opus Dei, tome II, p.
320.

[26] Sillon, n. 259.

[27] Forge, n. 127.

[28] cf. Chemin, n. 64.

[29] Amis de Dieu, 249.

[30] Chemin, n. 56.

[31] Lettre du 8 août 1956, n. 38: AGP,
série A.3, 94-1 –2.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/
accompagnement-spirituel/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/accompagnement-spirituel/
https://opusdei.org/fr-ch/article/accompagnement-spirituel/
https://opusdei.org/fr-ch/article/accompagnement-spirituel/

	Accompagnement spirituel

