
opusdei.org

À partir de la
religiosité populaire

“À partir de la religiosité
populaire”, réflexion sur saint
Josémaria du journaliste
uruguayen Alberto Methol
Ferré, publiée au nº 31-32 de la
Revista Soleriana

12/05/2014

“À partir de la religiosité
populaire”, réflexion sur saint
Josémaria du journaliste
uruguayen Alberto Methol Ferré,
publié au nº 31-32 de la Revista
Soleriana



Pour percevoir qui est le Père
Josémaria Escriva, il suffit d’entrer
en contact avec ceux qui sont investis
dans un apostolat imprégné de sa
vision chrétienne du monde.

J’ai fait très récemment cette
expérience-la, toute nouvelle pour
moi, presque au bout de ma longue
vie.

Première affinité

Attentif à l’évolution de plusieurs
chemins dans l’Église Catholique,
curieusement, je n’avais toujours eu
de l’Opus Dei que de vagues
nouvelles, diverses et
contradictoires. De fait, ce n’est que
récemment que j’ai eu un contact
personnel avec son monde, ou pour
mieux dire, avec l’un de ces
nombreux « mondes » que le Père
Escriva a générés.

Je fus invité il y a quelques mois à
présenter un livre de souvenirs du



Père Josémaria Escriva. Quelle
surprise ! Il est bon d’être confronté
à la surprise pour y faire face de son
mieux. Ouvert et attentif à ce
premier contact avec mgr Escriva,

je fis, au grand amphi de l’Université
de Montevideo, la réflexion à voix
haute que je reproduis ici.

Josémaria Escriva, personnage à
part, avouait qu’il n’était pas ici-bas
pour réaliser le possible, mais qu’il
devait se plier à l’appel de Dieu pour
entreprendre une voie qui n’était pas
encore ouverte.

Je vais dégager brièvement deux
aspects très importants de cette
première affinité avec lui. J’ai avant
tout réalisé que la figure du Père
Josémaria est issue de la religiosité
multiséculaire et commune du
peuple catholique et que c’est à
partir d’elle et à travers elle que son
message est devenu pleinement
universel.



Je suis moi arrivé à cette affinité, par
contraste. En effet, je suis un
converti, qui, en Uruguayen typique,
fils de l’Illustration, devrait être aux
antipodes de la religiosité populaire.

Or, à la base de ma conversion à
l’Église il y a mon expérience du
Concile Vatican II qui m’a touché
profondément, en son élan
rénovateur. J’ai découvert ainsi la
religiosité populaire au moment
même où d’aucuns tenaient à s’en
débarrasser.

En effet, « la religion du peuple » (1),
après le Concile (1962-1965), fut
violemment remise en question par
l’irruption inattendue des «
théologies de la sécularisation »,
présentes partout. Elles
sécularisaient le monde et
renvoyaient la foi dans des Limbes
spirituelles désincarnées. Ce
dualisme insoutenable, provoqua
une vague sécularisatrice qui



empêchait les foules d’exprimer
populairement leur Foi, en des
manifestations soi-disant aliénantes.
Seules de « petites communautés »
d’élites personnalisées avaient droit
de cité.

Un « phénomène iconoclaste » se
généralisa et dans une volonté de
purification et pour parer aux crises
personnelles, on jeta aux orties ce
que le peuple catholique avait vénéré
depuis des siècles. L’art baroque
latino-américain fut renversé ou
bradé, à peu près partout.

L’ecclésiologie de la Lumen Gentium,
constitution dogmatique sur le
peuple de Dieu, est au cœur du
Concile Vatican II. Or, où trouver « le
peuple de Dieu » en son immense
majorité si ce n’est chez ceux qui
partagent une religiosité chrétienne
populaire ?

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_fr.html


Nous n’étions qu’un tout petit
nombre dans l’Église, à n’être pas
issus de cette religiosité populaire.

Le peuple de Dieu, le vrai, s’identifie
pratiquement et symboliquement à
celui de la religion populaire. Ce fait
fut ignoré et au nom d’un « Peuple de
Dieu » abstrait et ravalé, on voulut en
finir avec la religion du peuple.

Des élites, sans peuple, angoissées et
impatientes en décidèrent ainsi

Ce phénomène peut être considéré
désormais comme une brève
commotion provoquée par les
grandes nouveautés de Vatican II qui
ont secouèrent tout le monde et qui
vont continuer de mûrir au long de
ce troisième millénaire.

Il s’installa entre 1966 et 1980, à peu
près.

Par ailleurs, entre 1970 et 1985, on
assista à une réflexion et à des



études, sans pareil dans l’histoire de
l’Église, autour des formes et du sens
de la religion populaire dont on tira
un grand bien.

On comprend alors que le Père
Escriva ait accusé le coup de cette
agression à la piété populaire. Ce fut,
sans doute, la dernière bataille qu’il
livra au service du peuple chrétien et
de Vatican II.

La religiosité populaire

À cette époque-là, au CELAM, avec un
groupe d’amis du Rio de la Plata, j’ai
participé à la revendication de la
religiosité populaire en Amérique
Latine.

Nous n’étions que la crête d’une
grande vague ecclésiale invisible qui
aboutit tout d’abord au Synode de
1974, à l’origine de l’Evangelii
Nuntiandi de Paul VI en 1975.

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi_fr.html


Cette encyclique qui fut la meilleure
synthèse du Concile Vatican II,
ouvrait le chemin au pontificat de
Jean-Paul II. À la base de cet
itinéraire, il y eut la Conférence
Épiscopale Latino-Américaine, à
Puebla, en 1979.

Ce combat fut mené, c’est une
évidence, dans le prolongement de la
dernière contribution de mgr Escriva
à l’Église.

Converti, je suis cependant, dans un
certain sens un Uruguayen typique,
fils de l’Illustration, aux antipodes de
la religiosité populaire, en principe.

C’est dans le cadre de cette “religion
du peuple” que, de Barbastro à
Madrid, le Père Josémaria Escriva
trouve sa voie en 1928, quand il
perçoit que le travail honnête de la
vie quotidienne est le chemin de
notre sanctification personnelle, et
de celle des autres.



Il s’agit du début d’un apostolat
fécond. Cette inspiration
extraordinaire du Père Escriva
n’avait pas alors de base théologique.
Non seulement elle n’avait pas de
place dans le droit canonique, mais
elle ne pouvait pas s’accrocher à une
ecclésiologie du Peuple de Dieu.
J.Escriva, personnage à part, avouait
qu’il ne pouvait pas attendre que ce
fût possible, qu’il devait se plier à
l’appel de Dieu qui le pressait
d’entreprendre une voie qui n’était
pas encore ouverte.

C’est ce que nous percevons plus
clairement désormais : la vaste
préparation approfondie, et à l’insu,
de tous du Concile Vatican II démarre
ainsi vers les années vingt.

On peut détecter ce phénomène dans
ces « convergences » ecclésiales
progressives et croissantes qui
s’ignorent bien souvent entre elles.



Mais, en 1930, on est encore loin de
comprendre en profondeur le
message de Josémaria Escriva.

C’était l’époque de l’Action
Catholique, qui dans son
militantisme de survie ne visait qu’à
se dépasser elle-même.

Or la Providence fait bouger
l’histoire profondément et en silence.

Je réalise maintenant que la
théologie adéquate permettant de
comprendre l’inspiration du Père
Escriva est celle de la Lumen
Gentium. C’est elle qui envisage que
l’évangélisation et la responsabilité
de cette évangélisation soit confiée à
l’ensemble du Peuple de Dieu, à tous
et à chacun, avec leur liberté et leur
travail, laïcs et prêtres, dans la
foulée.

Autrement dit, à partir et du
sacerdoce commun des fidèles et du
sacerdoce ministériel des prêtres.



Au départ il y a cette trilogie :
sanctification, peuple missionnaire,
travail. La sanctification touche le
peuple et le travail. J.Escriva parle de
la sanctification du peuple de Dieu à
travers le travail.

À partir de 1938, les « théologies du
travail » apparaissent abondamment
pour en arriver à la Laborem
Excercens de Jean-Paul II, en 1981.

Le Père Escriva tâtonne dans une
pénombre lumineuse, et ô combien
fertile. C’est aussi le cas de beaucoup
d’autres.

Personne n’imaginait alors le résultat
extraordinaire que cette

condensation insolite produirait au
Concile Vatican II.

Ce qu’on attend d’extraordinaire
chez un chrétien courant, disait le
Père Escriva, c’est l’ordinaire, mais
l’ordinaire réalisé à la perfection.



C’est l’appel universel à la sainteté.
En s’appuyant sur la profondeur du
quotidien que le peuple chrétien
avait saisie depuis des siècles, il fut
en mesure d’introduire la nouveauté
qui était implicite dans l’Église : la
sanctification universelle à travers le
travail courant. Cette « révolution »
ne pouvait donc puiser que dans la
substantifique moelle de la religiosité
populaire. Il fallait relever dans
l’Évangile l’invitation à faire que
l’ordinaire devienne extraordinaire
sur le chemin de la perfection que
Dieu veut pour tous. Ce que nous
apprend le P. Escriva se résume à
toujours sourire, en passant par-
dessus ce qui nous dérange, ou nous
gêne, élégamment si possible, à être
généreux sans compter. Autrement
dit, à faire que notre vie courante
devienne prière.

Quelques polémiques sur l’Opus
Dei



L’Église que j’ai découverte grâce à
Chesterton est une Église à la joie
inhérente.

Vers la fin des années soixante-dix
nous avons eu nouvelle en Uruguay
de polémiques déchaînées à propos
de l’Opus Dei, en Espagne,
concrètement.

Comme je méconnaissais à l’époque
l’esprit qui animait l’œuvre fondée
par le Père Escriva, je me suis dit
qu’il pouvait s’agir d’une nouvelle
adaptation de la bourgeoisie catalane
aux nouvelles circonstances
historiques, un peu ce qui avait été le
cas des puritains au 16ème siècle
avec « leur culte du travail ». J’étais
tout à fait à côté de la plaque.

Désormais je suis à même de mieux
comprendre.

En tâchant de me familiariser avec
l’idéal si simplement exprimé par le
P.Josémaria Escriva, en lui faisant



une place dans mon intimité, j’ai
perçu une constellation d’ «
d’affinités », élaborées au fils de
longues années dans mon esprit.

J’ai eu le souvenir lointain et
touchant de l’impact de deux œuvres
de Ramiro de Maeztu: Don Quijote,
Don Juan y la Celestina et
Norteamérica por dentro.

Ce sont deux textes de 1925. Le
second est un recueil d’articles de
journaux sur la visite de Maeztu aux
États-Unis en 1925. Il ne fut publié
qu’en 1957, date à laquelle je les ai
lus.

Ramiro de Maeztu y évoque le sujet
de l’éthique du travail chez les
Américains. Maeztu avait constaté la
dynamique extraordinaire des
Américains et l’avait rapprochée du
culte puritain du travail, tout en
percevant que sa base théologique
calviniste avait disparu ou qu’elle
était à peine perceptible.



L’important c’est que Maeztu avait
compris qu’il était nécessaire de
revaloriser la transcendance du
travail humain en termes
catholiques. Cet Espagnol proposait
d’en finir avec une sorte « d’héritage
‘anti-mondain’ de l’ascèse chrétienne
traditionnelle tout en rejetant le
fondement calviniste irrecevable
qu’il avait constaté dans la
dynamique sécularisée des États-
Unis. Son idée était de donner une
base nouvelle au travail en termes
chrétiens, d’offrir une « vision
sacramentelle du travail ».

Maeztu fait des déclarations
importantes dans ces deux ouvrages.
Aussi, ne les ai-je jamais oubliés,
même si, à l’époque, je ne me suis
pas proposé de suivre le fil de ce
raisonnement. J’ignore si J.Escriva
rencontra ou non Maeztu. Ce que je
tiens à préciser c’est que Maeztu se
posa cette question en tant que
catholique, en tant qu’intellectuel,



comme le fit aussi José Enrique Rodo,
bousculé par le nouveau schéma de
la puissance mondiale et de la
suprématie anglosaxonne.

Maeztu n’en a pas pour autant
ouvert une nouvelle voie dans la
praxis de la vie de l’Église, ce n’était
pas de son ressort. Il a poursuivi sa
route pressé par les affaires
politiques du débat en Espagne à
l’époque. En fait, comme le dit la
sagesse populaire, « faire et dire sont
deux ».

Or le Père Escriva le fit, en
empruntant d’autres voies et en
s’appuyant sur d’autres expériences.
La question se posa à lui à partir de
la religiosité populaire puisqu’il
s’était voué au service des plus
pauvres et à l’apostolat avec les
étudiants, ce qui était inimaginable
pour Maeztu. Certes, le Père Escriva
fut un brillant universitaire, docteur
en Droit, Canoniste et docteur en



Théologie mais il ne décolla pas de sa
base, de la foi du peuple chrétien.
C’est là que sa vie intime était
enracinée et c’étaient ces besoins-là
qu’il devait satisfaire. C’est à partir
de là qu’il projeta la réponse à ce que
Dieu lui fit voir avec l’Opus Dei.

Ce fut ma première affinité avec lui.

La personnalité du Père Josémaria
Escriva me fait aussi penser au Père
Joseph Kentenich, un apôtre
allemand extraordinaire, enraciné à
son tour dans la religiosité populaire.
Depuis 1944, prisonnier à Dachau, il
pressentit l’universalité de son «
Œuvre de Schoenstatt » comme un
chemin d’un réseau mondial de
sanctuaires mariaux en germe, des
lieux de rassemblement de la famille
de l’Église Catholique, en tant que «
peuple »

Sanctuaires mariaux



Dans les dernières années de sa vie,
pour réaffirmer sa foi face à la
tempête séculariste hostile à la
religion du peuple et tout en y
incluant la foule des plus pauvres, le
Père Escriva se mobilisa et parcourut
les principaux sanctuaires mariaux:
de Lourdes à Fatima, en allant
jusqu’à la Villa de Guadalupe au
Mexique. L’amour de la Sainte
Vierge, notre Mère du Ciel, remplit
ses voyages en Amérique Latine. En
1975, l’inauguration du Sanctuaire
Marial de Torreciudad sera l’un de
ses derniers actes.

Le lien profond qui le rattache à ce
que l’Église a de plus populaire fait
de lui la première vocation pratique
et moderne à devancer la
Constitution Apostolique Lumen
Gentium. C’est cela que représente
pour moi le Père Escriva.

Depuis qu’il reçut l’appel de Dieu en
1928, il dut avancer à tâtons durant



beaucoup d’années avant que le
Concile n’en fasse cette synthèse qui
fit de lui l’un des grands précurseurs
de Vatican II. Le Père Escriva, en la
retrouvant dans la Lumen Gentium
réalise que son ecclésiologie est
assumée par l’Église.

Sanctifier le travail, se sanctifier
dans le travail, sanctifier les autres
avec le travail est sa proposition
universelle. Il n’est pas étonnant
alors que dès le départ, J. Escriva
perçoive que sa mission était
mondiale, qu’elle dépassait les
limites de l’Espagne. Son innovation,
dans l’anonymat, est devenue
totalement universelle.

Quant au second aspect de l’affinité
dont je parlais au début, elle n’est pas
issue, comme la première, d’une
comparaisons.

Au contraire, cette affinité-là est
profonde, elle touche à la « joie de
vivre ». Sa vie est comme celle des



personnages de Chesterton, écrivain
britannique, très important dans ma
vie.

Chesterton et son œuvre ont été pour
moi les médiateurs dans ma
conversion au Christ et à son Église.

Aristote définit le jeune âge comme
celui de la poésie et de la
métaphysique, de l’étonnement
d’être et ne pas être, des questions
ultimes sur le sens des choses. En
revanche, le jeune n’est pas tout à
fait prêt pour la politique qui
demande une vaste expérience
sociale. Normalement, le jeune est un
politique un peu rustre, alors qu’il
est un grand métaphysicien et un
poète. Chesterton fut, en ma
jeunesse, un exemple au-delà de
l’Illustration du siècle des Lumières.
Il m’orienta vers la grande
expérience de l’acte d’être, faite de
reconnaissance plutôt que d’autre



chose. Exister est un don, un cadeau,
une grâce. La foi l’est aussi.

La création et le salut étant des dons
que Dieu fait à l’homme, ils
provoquent la gratitude. Je suis ainsi
devenu religieux par gratitude.

Une joie substantielle

Cette immense reconnaissance
provoque une joie substantielle que
seules la splendeur et la beauté
d’exister, de vivre, peuvent
déclencher. J’avoue du haut de mes
soixante-dix ans, que je ne me suis
jamais habitué au fait d’exister. Delà
ma bonne humeur particulière.

L’Église que Chesterton m’a fait
découvrir est une église à la joie
substantielle. Cela explique le second
aspect de mon affinité avec le Père
Escriva. Il était, pour ainsi dire, un
remarquable « chestertonien ». Il
incarna un nouveau style de
spiritualité dans l’Église en étant



quelqu’un de réel et non pas un
personnage de roman, quelqu’un en
chair et en os, un enfant de son
temps.

Il n’y aura plus de Kempis comme à
l’automne du Moyen-Âge, et encore
moins des formes variées du
Jansénisme que l’Église adopta au-
delà du jansénisme stricto-sensu.

Il n’y a plus de place pour une ascèse
qui rejette le monde. À leur place, le
Père Escriva propose une ascèse
joviale : la souffrance est transcendée
par la joie d’être, la croix qui devient
espérance et l’amour est à la base de
tout.

L’esprit de l’Œuvre que Dieu proposa
au fondateur de l’Opus Dei tient à 
“Aimer le monde passionnément”.
Cette proposition invite à
entreprendre une nouvelle façon de
voir, nous parle d’une ascèse
souriante qui nous mène au Ciel.

https://fr.escrivaworks.org/book/entretiens-chapitre-8.htm


Aussi, en un siècle entamé par
Chesterton et Péguy, dans lequel
brille Von Balthasar et où surgit Jean-
Paul II, le Père Josémaria Escriva est
un pilier de ce merveilleux édifice
tourné vers l’avenir qu’est l’Église.

Pilar Urbano, dans son livre sur le
Père Escriva, cite Nietzsche en
exergue pour surprendre son lecteur.
Or, au fur et à mesure que celui-ci
comprend un peu la vie et le message
du fondateur de l’Opus Dei, cette
citation retrouve pleinement son
sens ;

« Nietzsche avouait ne pouvoir croire
qu’en un Dieu sachant danser. Moi je
connais quelqu’un qui dansait avec
Dieu ».

Et je ne trouve pas de meilleure
conclusion à mon propos.

*Alberto René Methol Ferré,
Uruguayen (Montevideo, 31 de
marzo de 1929 - 15 de noviembre de



2009), intellectuel, écrivain,
journaliste, professeur d’histoire,
historien, philosophe et théologien.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ch/article/a-partir-de-la-
religiosite-populaire/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ch/article/a-partir-de-la-religiosite-populaire/
https://opusdei.org/fr-ch/article/a-partir-de-la-religiosite-populaire/
https://opusdei.org/fr-ch/article/a-partir-de-la-religiosite-populaire/

	À partir de la religiosité populaire

