
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 23ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : aller à la
racine de nos actions ; nous
parlons de ce que nous portons
dans le cœur ; bâtir sur le
rocher qu’est le Christ.

- Aller à la racine de nos actions

- Nous parlons de ce que nous
portons dans le cœur

- Bâtir sur le rocher qu’est le Christ



UN BON NOMBRE d’images que Jésus
utilise dans sa prédication sont tirées
d’expériences courantes de la vie
quotidienne, aussi sont-elles très
expressives pour transmettre
puissamment son enseignement. De
la sorte, les paroles du Maître se
gravaient facilement dans la
mémoire de ceux qui l’écoutaient ; de
retour chez eux, ils s’en souvenaient
probablement et les répétaient
ensuite parmi leurs amis.
Aujourd’hui, l’Église nous offre deux
de ces images : celle de l’arbre
portant de bons ou de mauvais fruits,
et celle de la maison bâtie sur le roc
ou sur le sable.

« Un bon arbre ne donne pas de fruit
pourri ; jamais non plus un arbre qui
pourrit ne donne de bon fruit.
Chaque arbre, en effet, se reconnaît à
son fruit : on ne cueille pas des figues
sur des épines ; on ne vendange pas
non plus du raisin sur des ronces
» (Lc 6, 43-44). Le fruit vient de



l’intérieur de l’arbre, des racines, de
la sève qui arrose le tronc et les
branches. Par cette comparaison,
Jésus nous invite à regarder à
l’intérieur de notre cœur pour
découvrir les véritables motivations
de nos actions. C’est précisément là,
dans nos dispositions les plus
profondes, que nous pouvons le
mieux connaître les raisons de telle
ou telle réaction.

« Notre prochain voit ce que nous
faisons, mais il ne voit pas pourquoi
nous le faisons, seul Dieu est notre
témoin […]. Je ne peux pas lire dans
votre cœur, disait saint Augustin,
mais Dieu qui sonde le cœur sait ce
qu’il y a dans l’homme » [1]. La
noblesse de notre cœur est la clé
pour déterminer le bien qui existe
dans notre vie. Un regard superficiel
ou extérieur, qui ne reste que dans le
« j’ai fait ceci » ou « je n’ai pas fait
cela », ne trouve pas toujours ce qui
nous motive vraiment. Nous devons



creuser davantage pour découvrir les
racines du bien ou du mal, avec la
tranquillité d’esprit de savoir que
Dieu nous connaît parfaitement et
nous accompagne dans cette tâche.

DANS LE LANGAGE de la Sainte
Écriture, le cœur est le lieu des
décisions ; c’est là que se forgent
silencieusement nos actions. Le cœur
étant le siège de notre affectivité,
c’est là que nos sentiments
cristallisent ; et, précisément pour
cette raison, c’est le lieu où
convergent l’extérieur et l’intérieur.
Le cœur ressent, mais précisément
parce que ce sentiment se réfère à
quelque chose d’extérieur, il s’ouvre
à un processus de connaissance et de
compréhension : c’est le noyau le
plus profond de la personne. C’est
pourquoi Jésus dit : « L’homme bon
tire le bien du trésor de son cœur qui



est bon ; et l’homme mauvais tire le
mal de son cœur qui est mauvais
» (Lc 6, 45).

À la lumière de ces paroles du Christ,
nous pouvons demander au
Seigneur, comme l’a fait saint
Josémaria, « qu’il nous accorde un
cœur bon, capable de sentir s’éveiller
en lui la compassion à l’égard des
peines des créatures » [2], capable
d’aimer et de choisir le bien dans
notre vie et de le favoriser dans celle
de ceux qui nous entourent. « Crée
en moi un cœur pur, ô mon Dieu,
renouvelle et raffermis au fond de
moi mon esprit », disons-nous avec le
psalmiste (Ps 50,12). Ce cœur
nouveau, qui est fait de chair et non
de pierre (cf. Ez 36, 26), est avant tout
un don, un don de Dieu. Mais, en
même temps, nous devons être
attentifs à corriger notre orientation
lorsque nous constatons que nous
nous écartons du bien, à redresser



avec humilité nos intentions moins
droites.

Une façon concrète de nous
examiner peut être de nous rappeler
les sujets les plus fréquents de nos
conversations, car, comme Jésus
l’ajoute, « ce que dit la bouche, c’est
ce qui déborde du cœur » (v. 45).
Quelle sagesse et quel portrait précis
de notre vie nous offre cette phrase
du Seigneur ! Lorsque nos paroles
sont généralement bienveillantes,
cela signifie que notre cœur est plein
de bonté, et que celle-ci ressort,
donnant lumière et espoir. Si, au
contraire, la plainte ou le reproche
viennent facilement, peut-être
manquons-nous de joie et de liberté
intérieure, ou peut-être une certaine
amertume s’est-elle déposée dans
notre cœur. Nos conversations nous
donnent des indices pour découvrir
comment va notre cœur : voilà une
façon pratique possible de nous
examiner.



« QUICONQUE vient à moi, écoute
mes paroles et les met en pratique, je
vais vous montrer à qui il ressemble.
Il ressemble à celui qui construit une
maison. Il a creusé très profond et il
a posé les fondations sur le roc.
Quand est venue l’inondation, le
torrent s’est précipité sur cette
maison, mais il n’a pas pu l’ébranler
parce qu’elle était bien construite
» (Lc 6, 47-48). Dans cette
comparaison, Jésus transmet peut-
être une expérience qu’il a vue ou
vécue de première main : le futur
d’un bâtiment dépend de ses
fondations. La maison ne résistera
aux intempéries de la nature que si
ses piliers reposent sur un roc solide.
En revanche, si pour des raisons de
commodité ou de trop grande hâte, la
maison n’a pas été bâtie sur un
terrain solide, la ruine viendra à la
moindre difficulté.



« Que signifie construire la maison
sur le roc ? Construire sur le roc
signifie, avant tout, construire sur le
Christ et avec le Christ. […] Cela
signifie construire avec quelqu’un
qui, nous connaissant mieux que
nous ne nous connaissons nous-
mêmes, nous dit : “Tu as du prix à
mes yeux, tu as de la valeur et je
t’aime” (Is 43,4). Cela signifie
construire avec quelqu’un qui est
toujours fidèle, même si nous
échouons dans la fidélité, car il ne
peut pas se renier lui-même (cf. 2
Tim 2, 13). Cela signifie construire
avec quelqu’un qui se penche
constamment sur le cœur blessé de
l’homme et dit : “Je ne te condamne
pas. Va, et désormais ne pèche
plus” (cf. Jn 8,11). Cela signifie
construire avec quelqu’un qui, du
haut de la croix, tend les bras pour
répéter pour l’éternité : “Je donne ma
vie pour toi, homme, parce que je
t’aime” » [3].



Jésus nous propose un itinéraire en
trois étapes : venir à lui, l’écouter et
vivre de ses paroles. Nous pouvons
faire appel à l’aide de la Vierge Marie
dans ce cheminement : comme elle,
nous voulons construire notre
maison sur le roc, afin que le Verbe
incarné puisse y habiter ; comme
notre Mère, nous voulons garder la
Parole de Dieu dans nos cœurs afin
qu’elle imprègne toute notre vie, de
nos dispositions les plus profondes à
nos actions extérieures.

[1]. Saint Augustin, Sermon, n° 179.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 167.

[3]. Benoît XVI, Rencontre avec des
jeunes, 27 mai 2006.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/meditation/
meditation-samedi-de-la-23eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/meditation/meditation-samedi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cd/meditation/meditation-samedi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cd/meditation/meditation-samedi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-cd/meditation/meditation-samedi-de-la-23eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 23ème semaine du Temps Ordinaire

