
opusdei.org

Universalité des
droits de l'Homme

Universalité des droits de
l'Homme

19/04/2008

CITE DU VATICAN, 18 AVR 2008 (VIS).
A New-York ce matin, Benoît XVI s'est
rendu au siège de l'Organisation des
Nations-Unies, où l'ont accueilli le
Secrétaire-général et le Président de
l'Assemblée-générale. Il est le
troisième Pape à prendre la parole
dans cette enceinte internationale
après Paul VI le 4 octobre 1965, et
Jean-Paul II les 2 octobre 1979 et 5



octobre 1995. Après un entetien
privé avec M.Ban Ki-moon, le Pape a
gagné la grande salle pour s'adresser
aux délégués des 192 états membres.
Voici quelques passages de son
intervention:

"A travers les Nations-Unies, les états
ont établi des objectifs universels
qui, même s’ils ne coïncident pas
avec la totalité du bien commun de la
famille humaine, n’en représentent
pas moins une part fondamentale.
Les principes fondateurs de
l’organisation - le désir de paix, le
sens de la justice, le respect de la
dignité de la personne, la
coopération et l’assistance
humanitaires - sont l’expression des
justes aspirations de l’esprit humain
et constituent les idéaux qui
devraient sous-tendre les relations
internationales... Les Nations-Unies
concrétisent l’aspiration à un degré
supérieur d’organisation à l’échelle
internationale qui doit être inspiré et



guidé par le principe de subsidiarité
et donc être capable de répondre aux
exigences de la famille humaine,
grâce à des règles internationales
efficaces et à la mise en place de
structures aptes à assurer le
déroulement harmonieux de la vie
quotidienne des peuples. Cela est
d’autant plus nécessaire dans le
contexte actuel où l’on fait
l’expérience du paradoxe évident
d’un consensus multilatéral qui
continue à être en crise parce qu’il
est encore subordonné aux décisions
d’un petit nombre, alors que les
problèmes du monde exigent, de la
part de la communauté
internationale, des interventions
sous forme d’actions communes".

"En effet, les questions de sécurité,
les objectifs de développement, la
réduction des inégalités au niveau
local et mondial, la protection de
l’environnement, des ressources et
du climat, requièrent que tous les



responsables de la vie internationale
agissent de concert et soient prêts à
travailler en toute bonne foi, dans le
respect du droit, pour promouvoir la
solidarité dans les zones les plus
fragiles de la planète. Je pense en
particulier à certains pays d’Afrique
et d’autres continents qui restent
encore en marge d’un authentique
développement intégral, et qui
risquent ainsi de ne faire
l’expérience que des effets négatifs
de la mondialisation. Dans le
contexte des relations
internationales, il faut reconnaître le
rôle primordial des règles et des
structures qui, par nature, sont
ordonnées à la promotion du bien
commun et donc à la sauvegarde de
la liberté humaine. Ces régulations
ne limitent pas la liberté. Au
contraire, elles la promeuvent quand
elles interdisent des comportements
et des actions qui vont à l’encontre
du bien commun, qui entravent son
exercice effectif et qui



compromettent donc la dignité de
toute personne humaine".

"Nous pensons ici à la manière dont
les résultats de la recherche
scientifique et des avancées
technologiques ont parfois été
utilisés. Tout en reconnaissant les
immenses bénéfices que l’humanité
peut en tirer, certaines de leurs
applications représentent une
violation évidente de l’ordre de la
création, au point non seulement
d’être en contradiction avec le
caractère sacré de la vie, mais
d’arriver à priver la personne
humaine et la famille de leur identité
naturelle. De la même manière,
l’action internationale visant à
préserver l’environnement et à
protéger les différentes formes de vie
sur la terre doit non seulement
garantir un usage rationnel de la
technologie et de la science, mais doit
aussi redécouvrir l’authentique
image de la création. Il ne s’agira



jamais de devoir choisir entre
science et éthique, mais bien plutôt
d’adopter une méthode scientifique
qui soit véritablement respectueuse
des impératifs éthiques".

"La reconnaissance de l’unité de la
famille humaine et l’attention portée
à la dignité innée de toute femme et
de tout homme reçoivent aujourd’hui
un nouvel élan dans le principe de la
responsabilité de protéger... Tout état
a le devoir primordial de protéger sa
population contre les violations
graves et répétées des Droits de
l’homme, de même que des
conséquences de crises humanitaires
liées à des causes naturelles ou
provoquées par l’action de l’homme.
S’il arrive que les états ne soient pas
en mesure d’assurer une telle
protection, il revient à la
communauté internationale
d’intervenir avec les moyens
juridiques prévus par la Charte des
Nations-Unies et par d’autres



instruments internationaux. L’action
de la communauté internationale et
de ses institutions, dans la mesure où
elle est respectueuse des principes
qui fondent l’ordre international, ne
devrait jamais être interprétée
comme une coercition injustifiée ou
comme une limitation de la
souveraineté".

"Le principe de la responsabilité de
protéger était considéré par l’antique
Ius Gentium comme le fondement de
toute action entreprise par l’autorité
envers ceux qui sont gouvernés par
elle... Aujourd’hui comme alors, un
tel principe doit faire apparaître
l’idée de personne comme image du
Créateur, ainsi que le désir d’absolu
et l’essence de la liberté. Le
fondement des Nations-Unies, nous
le savons bien, a coïncidé avec les
profonds bouleversements dont a
souffert l’humanité lorsque la
référence au sens de la
transcendance et à la raison



naturelle a été abandonnée et que
par conséquent la liberté et la dignité
humaine furent massivement
violées... Face à des défis nouveaux
répétés, c’est une erreur de se
retrancher derrière une approche
pragmatique, limitée à mettre en
place des bases communes, dont le
contenu est minimal et dont
l’efficacité est faible".

"La référence à la dignité humaine,
fondement et fin de la responsabilité
de protéger, nous introduit dans la
note spécifique de cette année, qui
marque le soixantième anniversaire
de la Déclaration universelle des
Droits de l’homme. Ce document était
le fruit d’une convergence de
différentes traditions culturelles et
religieuses, toutes motivées par le
désir commun de mettre la personne
humaine au centre des institutions,
des lois et de l’action des sociétés, et
de la considérer comme essentielle
pour le monde de la culture, de la



religion et de la science. Les droits de
l’homme sont toujours plus présentés
comme le langage commun et le
substrat éthique des relations
internationales. Tout comme leur
universalité, leur indivisibilité et leur
interdépendance sont autant de
garanties de protection de la dignité
humaine. Mais il est évident que les
droits reconnus et exposés dans la
Déclaration s’appliquent à tout
homme, cela en vertu de l’origine
commune des personnes, qui
demeure le point central du dessein
créateur de Dieu pour le monde et
pour l’histoire. Ces droits trouvent
leur fondement dans la loi naturelle
inscrite au cœur de l’homme et
présente dans les diverses cultures et
civilisations. Détacher les droits
humains de ce contexte signifierait
restreindre leur portée et céder à
une conception relativiste, pour
laquelle le sens et l’interprétation des
droits pourraient varier et leur
universalité pourrait être niée au



nom des différentes conceptions
culturelles, politiques, sociales et
même religieuses".

"A la fois nationale et internationale,
la vie de la communauté met
clairement en évidence que le
respect pour les droits et pour les
garanties qui leur sont attachées sont
la mesure du bien commun, utilisée
pour apprécier le rapport entre
justice et injustice, développement et
pauvreté, sécurité et conflits... Le
mérite de la Déclaration universelle
a été d’ouvrir à des cultures, à des
expressions juridiques et à des
modèles institutionnels divers la
possibilité de converger autour d’un
noyau fondamental de valeurs et
donc de droits. Mais c’est un effort
qui, de nos jours, doit être encore
plus soutenu face à des instances qui
cherchent à réinterpréter les
fondements de la Déclaration et à
compromettre son unité interne pour
favoriser le passage de la protection



de la dignité humaine à la
satisfaction de simples intérêts,
souvent particuliers".

"Nous constatons souvent dans les
faits une prédominance de la légalité
par rapport à la justice quand se
manifeste une attention à la
revendication des droits qui va
jusqu’à les faire apparaître comme le
résultat exclusif de dispositions
législatives ou de décisions
normatives prises par les diverses
instances des autorités en charge.
Quand ils sont présentés sous une
forme de pure légalité, les droits
risquent de devenir des propositions
de faible portée, séparés de la
dimension éthique et rationnelle qui
constitue leur fondement et leur fin.
La Déclaration universelle a en effet
réaffirmé avec force la conviction
que le respect des Droits de l’homme
s’enracine avant tout sur une justice
immuable, sur laquelle la force
contraignante des proclamations



internationales est aussi fondée. C’est
un aspect qui est souvent négligé
quand on prétend priver les droits de
leur vraie fonction au nom d’une
perspective utilitariste étroite. Parce
que les droits et les devoirs qui leur
sont liés découlent naturellement de
l’interaction entre les hommes, il est
facile d’oublier qu’ils sont le fruit du
sens commun de la justice, fondé
avant tout sur la solidarité entre les
membres du corps social et donc
valable dans tous les temps et pour
tous les peuples".

"A mesure que l’on avance dans
l’histoire, de nouvelles situations
surgissent et l’on cherche à y
attacher de nouveaux droits. Le
discernement, c’est-à-dire la capacité
de distinguer le bien du mal, est
encore plus nécessaire quand sont en
jeu des exigences qui appartiennent
à la vie et à l’action de personnes, de
communautés et de peuples".



"Le discernement nous amène alors à
souligner que laisser aux seuls états,
avec leurs lois et leurs institutions, la
responsabilité ultime de répondre
aux aspirations des personnes, des
communautés et de peuples tout
entier peut parfois entraîner des
conséquences rendant impossible un
ordre social respectueux de la dignité
de la personne et de ses droits. Par
ailleurs, une vision de la vie
solidement ancrée dans la dimension
religieuse peut permettre d’y
parvenir, car la reconnaissance de la
valeur transcendante de tout homme
et de toute femme favorise la
conversion du cœur, ce qui conduit
alors à un engagement contre la
violence, le terrorisme ou la guerre,
et à la promotion de la justice et de la
paix. Cela favorise aussi un milieu
propice au dialogue interreligieux
que les Nations-Unies sont appelées à
soutenir comme elles soutiennent le
dialogue dans d’autres domaines de
l’activité humaine".



"Les droits de l’homme doivent
évidemment inclure le droit à la
liberté religieuse, comprise comme
l’expression d’une dimension à la
fois individuelle et communautaire,
perspective qui fait ressortir l’unité
de la personne tout en distinguant
clairement entre la dimension du
citoyen et celle du croyant... Il n’est
donc pas imaginable que des
croyants doivent se priver d’une
partie d’eux-mêmes -de leur foi- afin
d’être des citoyens actifs. Il ne
devrait jamais être nécessaire de nier
Dieu pour jouir de ses droits. Il est
d’autant plus nécessaire de protéger
les droits liés à la religion s’ils sont
considérés comme opposés à une
idéologie séculière dominante ou à
des positions religieuses
majoritaires, de nature exclusive. La
pleine garantie de la liberté
religieuse ne peut pas être limitée au
libre exercice du culte, mais doit
prendre en considération la
dimension publique de la religion et



donc la possibilité pour les croyants
de participer à la construction de
l’ordre social".

"Ma présence au sein de cette
assemblée est le signe de mon estime
pour les Nations-Unies et elle veut
aussi manifester le souhait que
l’organisation puisse être toujours
davantage un signe d’unité entre les
états et un instrument au service de
toute la famille humaine. Elle
manifeste aussi la volonté de l'Eglise
catholique d’apporter sa contribution
aux relations internationales d’une
manière qui permette à toute
personne et à tout peuple de sentir
qu’ils ont leur importance".

"Les Nations-Unies demeurent un
lieu privilégié où l'Eglise s’efforce de
partager son expérience en
humanité, qui a mûri tout au long
des siècles parmi les peuples de toute
race et de toute culture, et de la
mettre à la disposition de tous les



membres de la Communauté
internationale. Cette expérience et
cette activité, qui visent à obtenir la
liberté pour tout croyant, cherchent
aussi à assurer une protection plus
grande aux droits de la personne. Ces
droits trouvent leur fondement et
leur forme dans la nature
transcendante de la personne, qui
permet aux hommes et aux femmes
d’avancer sur le chemin de la foi et
de la recherche de Dieu dans ce
monde. Il faut renforcer la
reconnaissance de cette dimension si
nous voulons soutenir l’espérance de
l’humanité en un monde meilleur et
si nous voulons créer les conditions
pour la paix, le développement, la
coopération et la garantie des droits
pour les générations à venir".

Après le discours, le Saint-Père s'est
successivement entretenu avec le
Président de l'Assemblée et avec celui
du Conseil de sécurité, l'ambassadeur



macédonien et l'Ambassadeur sud-
africain.

Pour accéder au texte intégral, 
cliquer ici

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/universalite-
des-droits-de-lhomme/ (02/02/2026)

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe_20080418_un-staff_en.html
https://opusdei.org/fr-cd/article/universalite-des-droits-de-lhomme/
https://opusdei.org/fr-cd/article/universalite-des-droits-de-lhomme/
https://opusdei.org/fr-cd/article/universalite-des-droits-de-lhomme/

	Universalité des droits de l'Homme

