
opusdei.org

Thème 20. Les
sacrements

Les sacrements sont des signes
efficaces de la grâce. La grâce
sanctifiante est une disposition
stable et surnaturelle qui
perfectionne l'âme pour la
rendre capable de vivre avec
Dieu. Les sept sacrements
correspondent à toutes les
étapes et aux moments
importants de la vie du
chrétien : ils donnent naissance
et croissance, guérison et
mission à la vie de foi du
chrétien. Ils forment un
ensemble ordonné, dont
l'Eucharistie est le centre, car



elle contient l'Auteur même des
sacrements.

09/11/2022

« Toute la vie liturgique de l'Église
gravite autour du Sacrifice
eucharistique et des sacrements. Il y
a sept sacrements dans l'Église : le
Baptême, la Confirmation ou
Chrismation, l’Eucharistie, la
Pénitence, l’Onction des malades,
l’Ordre et le Mariage »[1].

Le mystère Pascal et les
Sacrements

La Résurrection du Christ forme une
unité avec sa mort sur la Croix. De
même que, par la passion et la mort
de Jésus, Dieu a éliminé le péché et
réconcilié le monde avec Lui, de
même, par la résurrection de Jésus,
Dieu a inauguré la vie nouvelle, la



vie du monde à venir, et l'a rendue
accessible aux hommes. Par le don
de l'Esprit Saint, le Seigneur nous fait
participer à cette vie nouvelle de sa
Résurrection. Le mystère pascal est
donc un élément central de notre foi.
C'est toujours la première annonce
de tout apôtre : « Jésus Christ t’aime,
il a donné sa vie pour te sauver, et
maintenant il est vivant à tes côtés
chaque jour pour t’éclairer, pour te
fortifier, pour te libérer »[2]. C'est la
première annonce, parce que c'est
l'annonce principale, celle qu’il faut
écouter à nouveau de diverses
manières, et celle qu’il faut toujours
annoncer à nouveau d'une manière
ou d'une autre.

Cette œuvre de salut que nous
annonçons n'est pas reléguée dans le
passé, car « quand son Heure est
venue (cf. Jn 13, 1 ; 17, 1), [le Christ]
vit l’unique événement de l’histoire
qui ne passe pas : Jésus meurt, est
enseveli, ressuscite d’entre les morts



et est assis à la droite du Père "une
fois pour toutes" (Rm 6, 10 ; He 7, 27 ;
9, 12). C’est un événement réel,
advenu dans notre histoire, mais il
est unique : tous les autres
événements de l’histoire arrivent
une fois, puis ils passent, engloutis
dans le passé. Le Mystère pascal du
Christ, par contre, ne peut pas rester
seulement dans le passé, puisque par
sa Mort il a détruit la mort, et que
tout ce que le Christ est, et tout ce
qu’Il a fait et souffert pour tous les
hommes, participe de l’éternité
divine et surplombe ainsi tous les
temps et y est rendu présent.
L’Événement de la Croix et de la
Résurrection demeure et attire tout
vers la Vie »[3].

En même temps, le mystère pascal
est si décisif que Jésus-Christ n'est
retourné auprès du Père « qu'après
nous avoir laissé le moyen d'y
participer comme si nous y avions été
présents. Tout fidèle peut ainsi y



prendre part et en goûter les fruits
d'une manière inépuisable »[4]. Ce
moyen est la sainte Liturgie : surtout
le sacrifice eucharistique et les
sacrements[5].

Comme nous le rappelle le 
Catéchisme de l'Église Catholique : «
"Assis à la droite du Père" et
répandant l’Esprit Saint en son Corps
qui est l’Église, le Christ agit
désormais par les sacrements,
institués par Lui pour communiquer
sa grâce »[6]. Les sacrements sont
comme des "Forces qui sortent" du
Corps du Christ (cf. Lc 5, 17 ; 6, 19 ; 8,
46), toujours vivant et vivifiant,
actions de l’Esprit Saint à l’œuvre
dans son Corps qui est l’Église, les
sacrements sont "les chefs-d’œuvre
de Dieu" dans la nouvelle et éternelle
Alliance »[7].

L'Église proclame et célèbre dans sa
liturgie le Mystère du Christ afin que
les fidèles puissent en vivre et en



témoigner dans le monde. « De la
première Communauté de Jérusalem
jusqu’à la Parousie, c’est le même
Mystère pascal que célèbrent, en tout
lieu, les Églises de Dieu fidèles à la foi
apostolique. Le Mystère célébré dans
la liturgie est un, mais les formes de
sa célébration sont diverses »[8].

En effet, la richesse insondable du
Mystère du Christ est telle qu'aucune
tradition liturgique ne peut en
épuiser l'expression, si bien que
l'histoire de la naissance et du
développement de ces rites témoigne
d'une merveilleuse
complémentarité[9]. En traitant de la
célébration de chacun des
sacrements, nous pourrons voir
comment « les Églises d’une même
aire géographique et culturelle en
sont venues à célébrer le Mystère du
Christ à travers des expressions
particulières, culturellement typées
»[10].



Nature des sacrements

« Il y a sept sacrements dans l'Église :
le Baptême, la Confirmation ou
Chrismation, l’Eucharistie, la
Pénitence, l’Onction des malades,
l’Ordre et le Mariage »[11]. « Les sept
sacrements touchent toutes les
étapes et tous les moments
importants de la vie du chrétien : ils
donnent naissance et croissance,
guérison et mission à la vie de foi des
chrétiens. En cela il existe une
certaine ressemblance entre les
étapes de la vie naturelle et les
étapes de la vie »[12]. Ils forment un
ensemble ordonné, dont l'Eucharistie
occupe le centre, car elle contient
l'Auteur même des sacrements[13].

Le Catéchisme de l'Église Catholique
donne une définition des
sacrements : « Les sacrements sont
des signes efficaces de la grâce,
institués par le Christ et confiés à
l’Église, par lesquels la vie divine nous



est dispensée. Les rites visibles sous
lesquels les sacrements sont célébrés,
signifient et réalisent les grâces
propres de chaque sacrement »[14].
Ainsi, « les sacrements sont des
signes sensibles (paroles et actions),
accessibles à notre humanité actuelle
»[15].

Si nous nous demandons de quoi les
sacrements sont le signe, nous
pouvons affirmer qu'ils sont le signe
de trois éléments : de la cause
sanctifiante qui est la Mort et la
Résurrection du Christ ; de l'effet
sanctifiant ou grâce ; et de la fin de la
sanctification qui est la gloire
éternelle. « Le sacrement est le signe
qui remémore ce qui a précédé, à
savoir la passion du Christ ; quimet
en évidence ce qui s’opère en nous
par la passion du Christ, à savoir la
grâce ; qui pronostique, je veux dire
qui annonce à l’avance la Gloire à
venir »[16].



Le signe sacramentel propre à
chaque sacrement est constitué
d'éléments matériels – eau, huile,
pain, vin – et de gestes humains –
ablution, onction, imposition des
mains, etc. – qui sont appelés 
matière ; et aussi de paroles
prononcées par le ministre du
sacrement, qui sont la forme. Comme
l'affirme le Catéchisme, toute «
célébration sacramentelle est une
rencontre des enfants de Dieu avec
leur Père, dans le Christ et l’Esprit
Saint, et cette rencontre s’exprime
comme un dialogue, à travers des
actions et des paroles »[17].

En outre, dans la liturgie des
sacrements, il y a une partie
immuable (ce que le Christ lui-même
a établi sur le signe sacramentel), et
des parties que l'Église peut modifier
pour le bien des fidèles et la plus
grande vénération des sacrements,
en les adaptant aux circonstances de
lieu et de temps. Il ne faut pas



oublier qu’« aucun rite sacramentel
ne peut être modifié ou manipulé au
gré du ministre ou de la
communauté. Même l’autorité
suprême dans l’Église ne peut
changer la liturgie à son gré, mais
seulement dans l’obéissance de la foi
et dans le respect religieux du
mystère de la liturgie »[18].

Sacrements et grâce

« La grâce est la faveur, le secours
gratuit que Dieu nous donne pour
répondre à son appel : devenir
enfants de Dieu (cf. Jn 1, 12-18), fils
adoptifs (cf. Rm 8, 14-17),
participants de la divine nature (cf. 2
P 1, 3-4), de la vie éternelle (cf. Jn 17,
3). La grâce est une participation à la
vie de Dieu, elle nous introduit dans
l’intimité de la vie trinitaire : par le
Baptême le chrétien participe à la
grâce du Christ, Tête de son Corps.
Comme un "fils adoptif", il peut
désormais appeler Dieu "Père", en



union avec le Fils unique »[19]. En ce
sens, les baptisés sont « passés de la
mort à la vie », de l'éloignement de
Dieu à la grâce de la justification, à la
filiation divine. Nous sommes des
enfants bien-aimés de Dieu par la
puissance du mystère Pascal du
Christ, de sa mort et de sa
résurrection.

La grâce que nous recevons « est le
don gratuit que Dieu nous fait de sa
vie infusée par l’Esprit Saint dans
notre âme pour la guérir du péché et
la sanctifier : c’est la grâce
sanctifiante ou déifiante, reçue dans
le Baptême »[20]. Comme l'affirme le 
Catéchisme, « la grâce sanctifiante est
un don habituel, une disposition
stable et surnaturelle perfectionnant
l’âme même pour la rendre capable
de vivre avec Dieu, d’agir par son
amour »[21].

Tous les sacrements confèrent la
grâce sanctifiante à ceux qui n’y font



pas obstacle. Cette grâce est « le don
de l'Esprit qui nous justifie et nous
sanctifie »[22]. En outre, les
sacrements confèrent la grâce 
sacramentelle qui est celle « propre à
chaque sacrement »[23] : une certaine
aide divine pour atteindre la fin de
ce sacrement.

Nous recevons non seulement la
grâce sanctifiante, mais l'Esprit Saint
lui-même ; en effet, « la grâce est
d’abord et principalement le don de
l’Esprit qui nous justifie et nous
sanctifie »[24]. Nous pouvons donc
dire que « c’est par les sacrements de
l’Église que le Christ communique
aux membres de son Corps son Esprit
Saint et Sanctificateur »[25]. Le fruit de
la vie sacramentelle est donc que
l'Esprit Saint déifie les fidèles en les
unissant vitalement au Christ[26].

Les trois sacrements du Baptême, de
la Confirmation et de l'Ordre
confèrent, en plus de la grâce, le



caractère dit sacramentel, qui est un
sceau spirituel indélébile imprimé
sur l'âme par lequel le chrétien
participe au sacerdoce du Christ et
fait partie de l'Église selon divers
états et fonctions. Le caractère
sacramentel demeure à jamais dans
le chrétien comme une disposition
positive à la grâce, comme une
promesse et une garantie de
protection divine, et comme une
vocation au culte divin et au service
de l'Église. Par conséquent, ces trois
sacrements ne peuvent être
réitérés[27].

Les sacrements que le Christ a
confiés à son Église sont nécessaires
– du moins leur désir – pour le salut,
pour obtenir la grâce sanctifiante, et
aucun n'est superflu, même si tous ne
sont pas nécessaires pour chaque
personne.

Efficacité des sacrements



Les sacrements « sont efficaces parce
qu'en eux le Christ lui-même est à
l’œuvre ; c'est Lui qui baptise, c'est
Lui qui agit dans ses sacrements afin
de communiquer la grâce que le
sacrement signifie »[28]. En effet, les
sacrements « réalisent efficacement
la grâce qu'ils signifient en vertu de
l'action du Christ et par la puissance
de l'Esprit Saint »[29].

L'effet sacramentel est produit ex
opere operato (par le fait même que
le signe sacramentel est réalisé).
C'est-à-dire que le sacrement n'agit
pas en vertu de la justice de l'homme
qui le donne ou le reçoit, mais par la
puissance de Dieu. Par conséquent, «
dès lors qu'un sacrement est célébré
conformément à l'intention de
l'Église, la puissance du Christ et de
son Esprit agit en lui et par lui,
indépendamment de la sainteté
personnelle du ministre »[30].



Celui qui accomplit le sacrement se
met au service du Christ et de
l'Église, et il est donc appelé ministre
du sacrement ; il ne peut pas être
indistinctement n'importe quel fidèle
chrétien, mais il a ordinairement
besoin de la configuration spéciale
au Christ Prêtre que donne le
sacrement de l'Ordre.

L'efficacité des sacrements découle
du Christ lui-même, qui agit en eux. «
Cependant, les fruits des sacrements
dépendent aussi des dispositions de
celui qui les reçoit »[31] : plus ses
dispositions de foi, de conversion du
cœur et d'adhésion à la volonté de
Dieu sont bonnes, plus les effets de la
grâce qu'il reçoit sont abondants.

« La sainte Mère Église a institué des
sacramentaux, qui sont des signes
sacrés par lesquels, selon une
certaine imitation des sacrements,
des effets surtout spirituels sont
signifiés et sont obtenus par la prière



de l’Église. Par eux, les hommes sont
disposés à recevoir l’effet principal
des sacrements, et les diverses
circonstances de la vie sont
sanctifiées. Les sacramentaux ne
confèrent pas la grâce de l’Esprit
Saint à la manière des sacrements,
mais par la prière de l’Église ils
préparent à recevoir la grâce et
disposent à y coopérer »[32]. Parmi les
sacramentaux, les bénédictions (des
personnes, de la table, des objets, des
lieux) occupent la première place.

Bibliographie

- Concile Vatican II, Sacrosanctum
Concilium, nos 5-7

- Catéchisme de l'Église Catholique, nos

1066-1098

- Id., 1113-1143

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_fr.html
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P2O.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P2U.HTM


- ID., 1200-1211

- ID., 1667-1671

- Saint Jean-Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, nos 2-5

[1]Catéchisme de l'Église Catholique, no

1113.

[2] François, Evangelii Gaudium, no

164.

[3] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1085.

[4] Saint Jean Paul II, Ecclesia de
Eucharistia, no 11

[5] Cf. Concile Vatican II, 
Sacrosanctum Concilium, no 6.

https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P37.HTM
https://www.vatican.va/archive/FRA0013/__P52.HTM
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html
https://www.vatican.va/holy_father/special_features/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_ecclesia_eucharistia_fr.html


[6] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1084.

[7] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1116.

[8] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1200.

[9] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, no 1201.

[10] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1202.

[11] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1113.

[12] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1210.

[13] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, no 1211.

[14] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1131.



[15] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1084.

[16] Saint Thomas d'Aquin, Summa
Theologiae, III, q. 60, a.3 ; cf.
Catéchisme de l'Église Catholique,
1130.

[17] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1153.

[18] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1125.

[19] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1996.

[20] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1999.

[21] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 2000.

[22] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 2003.

[23] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1129.



[24] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 2003

[25] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 739.

[26] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, no 1129.

[27] Cf. Catéchisme de l'Église
Catholique, no 1121.

[28] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1127.

[29] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1997.

[30] Catéchisme de l'Église Catholique,
no 1128.

[31] Idem.

[32] Catéchisme de l'Église Catholique,
nos 1667 & 1670

Juan José Silvestre



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/theme-20-les-
sacrements/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/theme-20-les-sacrements/
https://opusdei.org/fr-cd/article/theme-20-les-sacrements/
https://opusdei.org/fr-cd/article/theme-20-les-sacrements/

	Thème 20. Les sacrements

