
opusdei.org

"Sur chaque enfant,
il y a le reflet de
l’enfant de
Bethléem"

Voici l'homélie prononcée par
Benoît XVI au cours de la messe
de Minuit.

26/12/2008

Chers Frères et Sœurs,

« Qui est semblable au Seigneur notre
Dieu ? Lui, il siège là-haut. Mais il
abaisse son regard vers le ciel et vers
la terre ». Ainsi chante Israël dans un



de ses Psaumes (112 [113 ], 5-6), où il
exalte à la fois la grandeur de Dieu et
sa proximité bienveillante à l’égard
des hommes. Dieu demeure dans les
hauteurs, mais il se penche vers le
bas… Dieu est immensément grand et
bien au-dessus de nous. C’est là la
première expérience de l’homme. La
distance semble infinie. Le Créateur
de l’univers, Celui qui conduit tout,
est très loin de nous : c’est ce qui
paraît tout d’abord. Mais ensuite
vient l’expérience surprenante :
Celui auquel rien n’est égal, qui « 
siège là-haut », Celui-ci regarde vers
le bas. Il se penche vers le bas. Il
nous voit et Il me voit. 

Ce regard de Dieu vers en bas est
plus qu’un regard d’en-haut. Le
regard de Dieu est un agir. Le fait
qu’Il me voit, qu’il me regarde, me
transforme de même que le monde
autour de moi. Ainsi le psaume
continue-t-il immédiatement : « De la
poussière il relève le faible… ». Par



son regard vers le bas il me relève,
avec bienveillance il me prend par la
main et m’aide à m’élever, moi
précisément, du bas vers le haut. «
Dieu s’abaisse ». Cette parole est une
parole prophétique. Dans la nuit de
Bethléem, elle a acquis une
signification complètement nouvelle.

L’abaissement de Dieu a pris un
réalisme inouï et inimaginable
auparavant. Il s’abaisse – il vient, Lui,
comme bébé et dans la misère de
l’étable, symbole de toute nécessité et
de l’état d’abandon des hommes.
Dieu descend réellement. Il devient
un enfant et se met dans la condition
de dépendance totale qui est celle
d’un être humain qui vient de naître.
Le Créateur qui tient tout dans ses
mains, dont nous dépendons tous, se
fait petit et nécessiteux de l’amour
humain. Dieu est dans l’étable. 

Dans l’Ancien Testament, le temple
était considéré presque comme le



marchepied du trône de Dieu ;
l’arche sacrée comme le lieu où, de
façon mystérieuse, Celui-ci était
présent au milieu des hommes. Ainsi
on savait que, au-dessus du temple,
secrètement, se tenait la nuée de la
gloire de Dieu. Maintenant, elle se
tient au-dessus de l’étable. Dieu est
dans la nuée de la misère d’un bébé
sans toit : quelle nuée impénétrable
et néanmoins nuée de la gloire ! De
quelle façon, en effet, sa prédilection
pour l’homme, sa préoccupation
pour lui pourraient apparaître plus
grandes et plus pures ? La nuée de la
dissimulation, de la pauvreté de
l’enfant qui a totalement besoin de
l’amour, est en même temps la nuée
de la gloire. Parce que rien ne peut
être plus sublime, plus grand que
l’amour qui de cette manière
s’abaisse, descend, se rend
dépendant. La gloire du vrai Dieu
devient visible quand s’ouvrent les
yeux du cœur devant l’étable de
Bethléem.



Le récit de Noël selon saint Luc, que
nous venons d’entendre dans le
passage évangélique, nous raconte
que Dieu a soulevé un peu le voile
derrière lequel il se cache, d’abord
devant des personnes de très basse
condition, devant des personnes qui
dans la haute société étaient plutôt
méprisées : devant les bergers qui
dans les champs autour de Bethléem
gardaient leurs troupeaux. Luc nous
dit que ces personnes « veillaient ».
Nous pouvons ainsi nous sentir
ramenés à un thème central du
message de Jésus dans lequel, à
maintes reprises et avec une urgence
croissante jusqu’au Jardin des
oliviers, revient l’invitation à la
vigilance – à rester éveillés pour
nous apercevoir de la venue du
Seigneur et y être préparés. 

Par conséquent ici aussi ce mot
signifie sans doute plus que le simple
fait d’être extérieurement éveillés
durant les heures de la nuit. Il



s’agissait de personnes vraiment
vigilantes, chez lesquelles le sens de
Dieu et de sa proximité était vif. Des
personnes qui étaient en attente de
Dieu et qui ne se résignaient pas à
son éloignement apparent dans la vie
de chaque jour. À un cœur qui veille
peut être adressé le message de la
grande joie : en cette nuit est né pour
vous le Sauveur. Seul le cœur qui
veille est capable de croire à ce
message. Seul le cœur qui veille peut
donner le courage de se mettre en
chemin pour trouver Dieu sous les
traits d’un enfant dans une étable.
Prions le Seigneur afin qu’il nous
aide nous aussi à devenir des
personnes qui veillent.

De plus, Saint Luc nous raconte que
les bergers eux-mêmes étaient «
enveloppés » de la gloire de Dieu, de
la nuée de lumière, ils se trouvaient
au cœur même de la splendeur de
cette gloire. Enveloppés de la nuée
sainte, ils écoutent le cantique de



louange des anges : « Gloire à Dieu au
plus haut des cieux, et paix sur la
terre aux hommes qu’il aime ». Et qui
sont ces hommes qu’il aime sinon les
petits, ceux qui veillent, ceux qui
sont dans l’attente, qui espèrent dans
la bonté de Dieu et le cherchent en
regardant vers Lui, de loin ?

Chez les Pères de l’Église, nous
trouvons un commentaire
surprenant à propos du chant par
lequel les anges saluent le
Rédempteur. Jusqu’à ce moment –
disent les Pères – les anges avaient
connu Dieu à travers l’immensité de
l’univers, à travers la cohérence et la
beauté du cosmos qui proviennent
de Lui et en sont le reflet. Ils avaient
accueilli, pour ainsi dire, le chant de
louange muet de la création et
l’avaient transposé en une musique
céleste. Mais alors, était survenue
une chose nouvelle, véritablement
bouleversante pour eux. Celui dont
parlait l’univers, le Dieu qui soutient



toute chose et porte tout dans sa
main – Lui-même était entré dans
l’histoire des hommes, il était devenu
quelqu’un qui agit et qui souffre
dans l’histoire. 

De ce joyeux bouleversement suscité
par cet évènement inconcevable, de
cette seconde et nouvelle manière
par laquelle Dieu s’était manifestée –
disent les Pères – était né un chant
nouveau, dont l’Évangile de Noël a
conservé pour nous une strophe : «
Gloire à Dieu au plus haut des cieux et
paix sur la terre aux hommes ». Nous
pouvons probablement dire que,
selon la structure de la poésie juive,
ce double verset dans ses deux
parties dit au fond la même chose
selon un point de vue différent. La
gloire de Dieu est au plus haut des
cieux, mais cette hauteur de Dieu
réside maintenant dans l’étable, ce
qui était vil est devenu sublime. 



Sa gloire est sur la terre, elle est la
gloire de l’humilité et de l’amour. Et
encore : la gloire de Dieu est la paix.
Là où il est, là est la paix. Il est là où
les hommes ne veulent pas faire par
eux-mêmes de la terre le paradis, en
recourant pour cela à la violence. Il
est avec les personnes dont le cœur
veille, avec les humbles et avec ceux
qui sont « en phase » avec sa
grandeur, avec la grandeur de
l’humilité et de l’amour. À ceux-là, il
donne sa paix, afin que, par eux, la
paix entre dans ce monde.

Au Moyen âge, le théologien
Guillaume de Saint Thierry a affirmé
une fois : Dieu – à partir d’Adam – a
vu que sa grandeur provoquait chez
l’homme une résistance ; que
l’homme se sent limité dans son être
même et menacé dans sa liberté.
C’est pourquoi Dieu a choisi une voie
nouvelle. Il est devenu enfant. Il s’est
rendu dépendant et faible,
nécessiteux de notre amour.



Aujourd’hui – nous dit ce Dieu qui
s’est fait petit enfant – vous ne
pouvez plus avoir peur de moi,
désormais vous pouvez seulement
m’aimer.

Avec ces pensées, nous nous
approchons en cette nuit de l’enfant
de Bethléem, de ce Dieu qui, pour
nous, a voulu se faire enfant. Sur
chaque enfant, il y a le reflet de
l’enfant de Bethléem. Tout enfant
réclame notre amour. En cette nuit,
pensons donc d’une façon
particulière à ces enfants auxquels
l’amour des parents est refusé. Aux
enfants des rues qui n’ont pas de
foyer. Aux enfants qui sont utilisés
d’une façon brutale comme soldats et
dont on fait des instruments de
violence, plutôt que de pouvoir être
porteurs de réconciliation et de paix.
Aux enfants qui, par l’industrie de la
pornographie et par toutes les autres
formes abominables d’abus, sont
blessés au plus profond de leur âme. 



L’Enfant de Bethléem est un nouvel
appel qui nous est adressé pour faire
tout ce qui est possible afin que
soient mis un terme aux épreuves de
ces enfants, de faire tout ce qui est
possible afin que la lumière de
Bethléem touche le cœur des
hommes. Ce n’est qu’à travers la
conversion des cœurs, ce n’est qu’à
travers un changement au plus
intime de l’homme que peut être
dépassée la cause de tout ce mal, que
peut être vaincu le pouvoir du malin.
Ce n’est que si les hommes changent,
que change le monde et, pour
changer, les hommes ont besoin de la
lumière qui vient de Dieu, de cette
lumière qui, de façon si inattendue,
est entrée dans notre nuit.

En parlant de l’enfant de Bethléem,
nous pensons également à la localité
qui porte le nom de Bethléem, nous
pensons à ce pays dans lequel Jésus a
vécu et qu’il a profondément aimé. Et
nous prions pour que, là, advienne la



paix. Que cessent la haine et la
violence. Que s’éveille la
compréhension réciproque, que se
réalise une ouverture des cœurs qui
ouvre les frontières. Que descende la
paix que les anges ont chantée au
cours de cette nuit.

Dans le psaume 95 [96], Israël, et
avec lui l’Église, louent la grandeur
de Dieu qui se manifeste dans la
création. Toutes les créatures sont
appelées à faire leur ce chant de
louange, où se trouve aussi cette
invitation : « Que les arbres des forêts
dansent de joie devant la face du
Seigneur, car il vient » (v. 12). L’Église
lit également ce psaume comme une
prophétie et, à la fois, comme un
devoir. 

La venue de Dieu à Bethléem fut
silencieuse. Seuls les bergers qui
veillaient furent un instant
enveloppés de la splendeur
lumineuse de sa venue et purent



entendre une partie de ce chant
nouveau qui était né de
l’émerveillement et de la joie des
anges pour l’avènement de Dieu.
Cette venue silencieuse de la gloire
de Dieu se poursuit à travers les
siècles. Là où il y a la foi, là où sa
parole est annoncée et écoutée, Dieu
rassemble les hommes et se donne à
eux dans son Corps, les transforme
en son Corps. Il « vient ». Et ainsi,
s’éveille le cœur des hommes. 

Le chant nouveau des anges devient
le chant des hommes qui, à travers
tous les siècles et d’une façon
toujours nouvelle, chantent la venue
de Dieu comme enfant et, du fond du
cœur, deviennent joyeux. Et les
arbres de la forêt se rendent auprès
de Lui et exultent. L’arbre de la place
Saint-Pierre parle de Lui, et il veut
manifester sa splendeur et dire : Oui,
il est venu et les arbres de la forêt
l’acclament. Les arbres dans les villes
et dans les maisons devraient être



plus qu’un signe de fête : ils
désignent Celui qui est la raison de
notre joie – le Dieu qui pour nous
s’est fait enfant. Le chant de louange
évoque, en son sens le plus profond,
Celui qui est l’arbre même de la vie
retrouvée. Dans la foi en Lui, nous
recevons la vie. Dans le Sacrement
de l’Eucharistie, il se donne à nous –
il donne une vie qui arrive jusque
dans l’éternité. En cette heure, nous
entrons dans le chant de louange de
la création et notre louange est en
même temps une prière : Oui,
Seigneur, fais-nous voir un peu de la
splendeur de ta gloire. Et donne la
paix sur la terre. Fais de nous des
hommes et des femmes de paix, de ta
paix. Amen.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/sur-chaque-

https://opusdei.org/fr-cd/article/sur-chaque-enfant-il-y-a-le-reflet-de-lenfant-de-bethleem/
https://opusdei.org/fr-cd/article/sur-chaque-enfant-il-y-a-le-reflet-de-lenfant-de-bethleem/


enfant-il-y-a-le-reflet-de-lenfant-de-
bethleem/ (28/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cd/article/sur-chaque-enfant-il-y-a-le-reflet-de-lenfant-de-bethleem/
https://opusdei.org/fr-cd/article/sur-chaque-enfant-il-y-a-le-reflet-de-lenfant-de-bethleem/

	"Sur chaque enfant, il y a le reflet de l’enfant de Bethléem"

