
opusdei.org

Mgr Ocáriz :
interviews récentes

Nous vous proposons une
sélection de questions et de
réponses issues d'interviews
récentes du prélat de l'Opus
Dei, publiées dans différents
médias. Mgr Ocáriz parle du
prochain centenaire de l’Opus
Dei, du rôle des laïcs dans la
diffusion de l'Évangile, des
réponses aux critiques et aux
erreurs, et de l'engagement de
l'Opus Dei au service de l'Église.

26/10/2024



Nous vous proposons les questions et
réponses classées par thème :

Le chemin vers le centenaire de
l'Opus Dei
Fidélité et changement
Avenir de l'Opus Dei
Les laïcs
Vocations
Critiques et erreurs
Assemblées régionales
Statuts et cadre juridique
Église
Société
Biographie

LE CHEMIN VERS LE CENTENAIRE
DE L'OPUS DEI

L'Opus Dei est déjà en route vers le
centenaire de sa fondation en
2028 : quelles sont les étapes
prévues et qu'attend-on de cette
longue préparation ?

• 

• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 
• 



Dans les années qui précèdent le
centenaire, nous voulons nous
interroger sur les besoins et les défis
de l'Église et du monde. Nous
voulons approfondir notre identité et
étudier comment l'Œuvre peut
contribuer à la sanctification de la
vie ordinaire à travers son charisme.
Pendant cette période, nous
chercherons donc une vision
d’ensemble (l'Église et le monde) et
une vision de l'intérieur (l'Œuvre),
dans l'espoir que nos regards se
rejoignent dans un moment de grâce.
(Interview à Avvenire, 30-VI-2024)

Comment l'Opus Dei se prépare-t-il
à l'approche du centenaire de sa
naissance ?

Le bienheureux Alvaro del Portillo
avait l'habitude de faire cette prière :
« Merci, pardon, aide-moi davantage
». Il me semble que c'est une bonne
inspiration pour le centenaire.
Remercier Dieu pour les dons reçus

https://www.avvenire.it/chiesa/pagine/laici-responsabili-e-attivi-amici-di-tutti-cosi


et la vie sainte de tant de personnes
au cours de ces cent ans ; souffrir
pour les erreurs que nous avons
commises ; et lui demander de l'aide
pour l'avenir, car sans Dieu, nous ne
pouvons rien faire. (Entretien avec El
Mercurio de Chile, 28-VII-2024)

Ombres et lumières, selon vous,
dans ces presque cent ans
d'histoire ?

L'Opus Dei a été et est un don de
l'Esprit Saint pour l'Église, comme le
rappelle le pape François dans Ad
charisma tuendum. Je vois l'Œuvre
comme une lumière qui inspire
beaucoup de personnes à rencontrer
Jésus-Christ à travers les tâches
ordinaires de la vie quotidienne : le
travail, la famille, les relations
sociales. Je dirais que ce sont les
principales lumières, dont Dieu est le
protagoniste, intervenant dans
l'histoire.

https://opusdei.org/fr/tag/ad-charisma-tuendum/
https://opusdei.org/fr/tag/ad-charisma-tuendum/


Parmi ces lumières, je voudrais
mentionner tant de personnes de
l'Œuvre qui ont parcouru cette terre
en essayant de faire le bien, avec
leurs vertus et leurs défauts.
Actuellement, environ mille
personnes de l'Opus Dei décèdent
chaque année. Dans la majorité des
cas, ce sont des gens simples,
normaux, anonymes, qui ont essayé
de semer la paix et la joie autour
d'eux, dans des contextes parfois
difficiles.

Parfois, ce sont des personnes qui ont
été publiquement présentées comme
exemples pour les fidèles, comme 
Guadalupe Ortiz de Landázuri, la
première laïque de l'Opus Dei à avoir
été béatifiée, chimiste de profession
qui a mené un vaste apostolat
d'amitié en Espagne, au Mexique et
en Italie. Ou, plus récemment, le
pédiatre guatémaltèque Ernesto
Cofiño, médecin et père de famille
que l'Église a déclaré vénérable en

https://opusdei.org/fr/article/biographie-ernesto/
https://opusdei.org/fr/article/biographie-ernesto/


décembre 2023. Entre autres choses,
le Dr Cofiño s'est engagé auprès des
enfants sous-alimentés et des
familles pauvres de son pays, créant
de nombreuses cantines solidaires et
dispensaires, et développant une
large œuvre d'évangélisation auprès
de sa famille, de ses collègues et
amis.

En même temps, dans l'histoire de
l'Opus Dei, il y a aussi des ombres et
des erreurs, car il est formé d'êtres
humains faillibles. Les bonnes
intentions n'empêchent pas de faire
des erreurs et il faut l’accepter avec
humilité. En particulier, il est
douloureux de savoir que certaines
personnes en contact avec la
prélature ont été blessées par un
manque de charité ou de justice : des
situations de manque de soutien
émotionnel, des erreurs dans les
processus d'incorporation, des
négligences dans l'accompagnement
des personnes ayant quitté l'Opus



Dei, etc. Il faut apprendre des erreurs
et continuer à s'améliorer, avec l'aide
de Dieu.

(Entretien avec El 9 Nou, 24-IX-2024)

FIDÉLITÉ ET CHANGEMENT

Qu’est-ce qui demeure et qu’est-ce
qui a changé dans l’Œuvre durant
tout ce temps ?

Dans l’Opus Dei, il y a un esprit
fondamental, un message significatif
sur la sainteté au cœur du monde,
qui n’a pas changé : c’est le noyau
immuable qui lui donne son sens. En
effet, , si l’Opus Dei existe, c’est
justement pour préserver et diffuser
un message précis à travers le temps,
comme c’est le cas dans toutes les
institutions.

Ceci dit, saint Josémaria a toujours
été clair sur la nécessité de conserver
cet esprit intact, mais il disait aussi
qu’avec le temps, les formes peuvent

https://opusdei.org/fr/article/esprit/


et doivent changer. En cent ans, la
société et l’Église ont beaucoup
évolué, et l’Opus Dei aussi, puisqu'il
fait partie de l’Église et de la société.
Les transformations provoquées par
des phénomènes comme la
mondialisation, l’accès grandissant
des femmes à l’espace public, les
nouvelles dynamiques familiales,
etc., trouvent leur reflet dans l’Opus
Dei en tant qu’institution et dans la
vie réelle de ses membres. Savoir
changer —en modélisant tout
changement à partir de l’essentiel—
est une condition pour pouvoir
continuer à être fidèles à une
mission.

Pour différentes raisons, il y a eu ces
dernières années des changements
dans le cadre juridique, dans
certaines approches apostoliques et
bien d’autres choses peut-être peu
visibles mais importantes : par
exemple, l’insistance sur la
séparation claire entre



gouvernement et direction
spirituelle, des mesures pour mieux
garantir et renforcer la pleine liberté
et le caractère volontaire des
processus d’incorporation, et des
pratiques concrètes ont été
actualisées pour manifester
l’exigence de vivre la vertu de la
pauvreté au milieu du monde, etc.

(Entretien avec El 9 Nou, 24-IX-2024)

Le pape François a appelé à
renforcer le charisme essentiel de
l'Opus Dei. Comment
caractériseriez-vous, en quelques
mots, ce charisme ?

En quelques mots, je le décrirais
comme la recherche de Dieu, la
rencontre avec Dieu, les bras ouverts
à tous —et aider beaucoup d'autres
personnes à cette même rencontre—
dans la vie ordinaire, dans le travail,
dans la famille, dans la rue. Avec les
mots du pape François, il s'agit de «
diffuser l’appel à la sainteté dans le



monde, à travers la sanctification du
travail et des occupations familiales
et sociales ».

(Entretien avec El Mercurio de Chile,
28-VII-2024)

Par ailleurs, il s'agit d’un charisme
qui s'est formé il y a presque cent
ans, dans un monde très différent.
Doit-il subir des révisions et des
changements au fil du temps ?

En cent ans, la société et l’Église ont
beaucoup évolué, et l’Opus Dei aussi,
puisqu’il en fait partie. Nous ne
sommes pas indifférents à des
phénomènes comme la
mondialisation, l’accès grandissant
des femmes à l’espace public, les
nouvelles dynamiques
professionnelles et familiales, etc.
Comme l’affirmait saint Josémaria,
les façons de faire et de dire
changent, mais l’essence, l’esprit,
demeure. Savoir changer, dans ce
sens, est nécessaire pour rester



fidèles à une mission. La clé est de
modéliser tout changement à partir
de l’essentiel, de ce noyau ou 
charisme que nous ne pouvons pas
modifier, car, comme tout charisme,
c’est un don de Dieu.

(Entretien avec El Mercurio de Chile,
28-07-2024)

AVENIR DE L’OPUS DEI

Que souhaitez-vous pour l’Opus
Dei dans les 50 prochaines
années ?

En me projetant dans le temps,
j’aimerais que l’Opus Dei soit un
propagateur d’amitié, de foi
manifestée par des œuvres, de
liberté d’esprit et de créativité pour
accomplir la mission évangélisatrice
de l’Église et collaborer à la
construction d’une société juste.

(Entretien avec Semana, 17-VIII-2024)

https://opusdei.org/fr/article/quest-ce-quun-charisme/


Quels ont été les jalons les plus
importants du développement
institutionnel de l’Opus Dei et
quelle est son orientation au XXIe
siècle ?

Je dirais que les jalons les plus
importants sont les moins visibles : la
grâce de Dieu qui agit en des milliers
de personnes, qui répondent
positivement à l’appel à suivre Jésus-
Christ au cœur du monde. Ou encore
tant d’histoires de repentir, de
conversion, qui se produisent chez
des personnes de l’Œuvre et chez
d’autres qui fréquentent ses
apostolats.

Sur le plan institutionnel, je
rappellerais la canonisation du
fondateur, le 6 octobre 2002. Devant
la multitude rassemblée à Rome,
saint Jean-Paul II s’est référé à
Josémaria Escrivá comme « le saint
de la vie ordinaire ». Cette expression
est également un guide pour l’Opus



Dei du futur, auquel vous faites
référence : l’essentiel n’est pas les
activités, les structures ou les
chiffres, mais d’aider de nombreuses
personnes —avec la grâce de Dieu—
à rencontrer Dieu dans la rue, à
l’usine, à l’hôpital, etc., ou à «
transformer la prose quotidienne en
vers héroïque », selon les mots de
notre fondateur..

(Entretien avec El 9 Nou, 24-IX-2024)

Quelle est la situation actuelle du
développement de l’Opus Dei dans
le monde ? Y a-t-il des plans
d'expansion en vue du centenaire ?
Dans quels pays rencontrez-vous le
plus de difficultés ?

[...] Les obstacles externes
proviennent parfois de la
sécularisation ambiante, de certains
styles de vie qui rendent difficile la
création de familles durables ou la
compréhension du célibat ou des
vocations dédiées au service et au



soin, etc. Il existe aussi des obstacles
auxquels tout chrétien dans le
monde doit faire face, comme le
danger de la mondanité. En ce sens,
comme il n’existe pas de contexte de
foi partagé, il faut une finesse de
cœur particulière pour être cohérent
avec ses engagements familiaux ou
vocationnels.

D’un point de vue géographique, la
diversité culturelle et religieuse est
très large. Ce n’est pas la même chose
d’incarner une vocation chrétienne
dans des villes à majorité
musulmane comme Mombasa
(Kenya) ou Surabaya (Indonésie),
qu’à Lisbonne ou Varsovie. Comme le
savent bien les personnes de l’Œuvre
qui vivent dans ces lieux, la semence
évangélisatrice se projette sur un
horizon de plusieurs décennies,
comme en Chine ou en Corée du Sud.
Dans ces pays, à côté des difficultés,
on observe également un fort
dynamisme ecclésial qui se traduit



par des conversions, des baptêmes
de jeunes et d’adultes, etc.

D’autre part, l’Œuvre est depuis
quelques années en train de
restructurer ses circonscriptions
dans le but d’améliorer son
gouvernement et son action
apostolique [...]

(Entretien avec El Debate, 22-VI-2024)

Dans l'Opus Dei, il y a des
personnes de tous âges. Que
pouvez-vous faire, en tant que père
et prélat, pour encourager une
coopération intergénérationnelle
au sein de l’Œuvre ?

Dans ma maison à Rome, nous
cohabitons avec une personne de 102
ans et une autre d’une trentaine
d’années. Entre autres choses, les
plus âgés apportent leur expérience,
et les jeunes leur enthousiasme et
leur vitalité. Si les jeunes regardent
les aînés (ou, plus généralement, les



personnes âgées) avec affection et
compréhension, et que les aînés font
de même envers les jeunes, les
familles et les divers milieux de la
société se remplissent d’espérance.
Actuellement, par exemple, les
exigences professionnelles des
familles requièrent particulièrement
l’aide des grands-parents pour
l’éducation des enfants. Et les limites
physiques des aînés réclament le
soutien des jeunes. Nous devons
aborder la cohabitation
intergénérationnelle avec amour,
sachant qu’elle implique parfois des
sacrifices des deux côtés.

(Entretien avec Semana, 17-VIII-2024)

LES LAÏCS DANS L'ÉGLISE ET LA
SOCIÉTÉ

En quoi consiste le service qu’un
membre de l’Opus Dei peut rendre
à l’Église ?



La vocation spécifique des membres
de l’Opus Dei —qui sont en immense
majorité des laïcs, seuls 2 % sont des
prêtres— appelle à une rencontre
personnelle avec le Christ dans la
famille, le travail, les relations
sociales… en sachant que la quête de
la sainteté n’est pas réservée aux
surhommes ou aux « surfemmes »,
mais s’adresse à des personnes en
chair et en os, avec leurs réussites et
leurs erreurs. Aujourd’hui, je
soulignerais le fait que le service
qu’un membre de l’Œuvre peut
rendre dans l’Église consiste à
prendre soin des personnes —dans la
famille, au travail, etc.—, à semer la
communion et la fraternité dans
l’Église et dans les milieux où il
évolue dans la société. La « sainteté
dans la rue » que prêchait saint
Josémaria pousse à rechercher des
solutions dignes aux problèmes de
chaque contexte et de chaque
époque.



(Entretien avec Semana, 17-VIII-2024)

Quel serait, selon vous, l’apport
principal de l’institution que vous
dirigez à la vie de l’Église ?

La principale contribution de l’Opus
Dei est d’accompagner les laïcs (qui
représentent 98 % de ses membres)
pour qu’ils soient les protagonistes
de la mission évangélisatrice de
l’Église au cœur du monde, chacun
individuellement. Les laïcs ne sont
pas de simples récepteurs ou des
acteurs secondaires, mais bien les
acteurs principaux de
l’évangélisation, capables de
transmettre la chaleur et l’amitié du
Christ là où cela est le plus
nécessaire : dans les écoles, les
quartiers, les terrains de football, les
hôpitaux, les bureaux, les familles,
auprès des pauvres et des riches… à
tout le monde. Les laïcs représentent
la grande majorité de l’Église, et c’est
à eux que s’adresse spécifiquement



le travail d’évangélisation de l’Opus
Dei.

Il s'agit d'un travail
d'accompagnement spirituel,
d'animation chrétienne, sans
interférer dans leurs choix légitimes
en matière temporelle : leurs actions
dans la société —leurs réussites et
leurs échecs—relèvent de leur
propre responsabilité, et non de celle
de l'Église ni de l’Opus Dei. Attribuer
à l’Opus Dei les initiatives politiques,
entrepreneuriales ou sociales de ses
fidèles reviendrait à du cléricalisme.

(Entretien avec El Mercurio de Chile,
28-VII-2024)

Dans une récente interview avec le
journal italien “Avvenire”, vous
avez affirmé qu’« il reste encore
beaucoup à faire pour redécouvrir
le rôle des laïcs ». Qu’est-ce qui
manque selon vous ? Mais d'abord,
quel est ou devrait être le rôle des
laïcs dans l’Église ?



Comme l'a souligné le Concile
Vatican II, il revient aux laïcs, par
leur propre vocation, d'animer
chrétiennement les affaires
temporelles : c'est-à-dire le travail, la
famille, le commerce, la culture, etc.
Ils vivent dans le monde, dans toutes
les activités et professions, depuis un
terrain de sport jusqu’à un
laboratoire scientifique ; depuis le
monde du cinéma ou des spectacles
jusqu'à celui de la politique, de
l'agriculture, de l'éducation ou de
l'économie... Leur rôle est de
contribuer à la sanctification du
monde en reflétant un peu de
l'amour du Christ partout et dans
chaque circonstance ; et c'est ici qu’il
reste beaucoup à faire. Je pense, par
exemple, à la formation des laïcs en
bioéthique ou en justice sociale, à
leur prise de conscience d'être les
acteurs principaux de
l’évangélisation, à leur responsabilité
éthique dans le travail, à la
recherche de la paix, dans



l’éducation et les finances... Ce sont
les hommes et les femmes baptisés
qui se trouvent là et qui doivent
rendre visible la sainteté de Dieu,
celle qui humanise le monde. La
mission du laïc ne se résume pas à «
occuper des postes » dans les
structures ecclésiales.

(Entretien avec Semana, 17-VIII-2024)

L’Opus Dei est majoritairement
composé de femmes, dont la
plupart sont mariées. Comment
peut-on valoriser ces personnes
qui choisissent de donner leur vie
à Dieu à travers le mariage ?
Quelle richesse apporte la femme
au développement du charisme de
l'esprit de l'Opus Dei ?

Le mariage est un chemin de
sainteté : dans l’Opus Dei, tous les
membres —mariés, célibataires ou
vivant le célibat— partagent une
même vocation, mission et
responsabilité. Les personnes



mariées sont conscients que leur
amour pour Dieu passe à travers leur
famille, leurs amitiés et le travail
qu'elles accomplissent dans le
monde. C’est un énorme potentiel de
service transformateur. Quant aux
femmes (qui, comme vous le
signalez, sont majoritaires), saint
Josémaria comprenait que sans elles,
l’Œuvre était incomplète. Et c’est
logique, car on ne pourrait
comprendre l’Opus Dei sans leur
contribution irremplaçable, tout
comme on ne peut comprendre la
famille, le monde du travail ou la vie
sociale sans elles.

(Entretien avec Semana, 17-VIII-2024)

VOCATIONS

L’Église catholique connaît
aujourd’hui une diminution
marquée des vocations au
sacerdoce, à la vie religieuse, et
aux divers mouvements. Ce
phénomène touche-t-il également



l’Opus Dei ? Dans les pays les plus
sécularisés, nous partageons les
mêmes difficultés que le reste de
l’Église. Dans les régions où l’Église
est en croissance (comme au Nigéria,
au Brésil, aux États-Unis...), l’Opus
Dei se développe également. En
particulier, le nombre de laïcs
inspirés par saint Josémaria, qui
souhaitent chercher la sainteté et
sont ouverts à fonder une famille,
augmente. En revanche, le nombre
de personnes qui accueillent le
célibat diminue : c’est un don de
Dieu, peut-être moins bien compris
aujourd’hui, bien qu’il soit si
enrichissant pour l’Église. Depuis un
certain temps, plus de 1 000
membres de l’Opus Dei décèdent
chaque année ; néanmoins, grâce à
Dieu, il y a une légère croissance en
termes de chiffres globaux, bien que
dans la réalité ecclésiale ce qui
importe soit l’union avec Dieu, et non
les chiffres ou les structures. 



(Entretien avec El Mercurio du Chili,
28 juillet 2024)

Le pape François a qualifié la crise
ou la diminution des vocations de «
hémorragie pour l’Église ». Vous
avez donné votre vie à Dieu depuis
votre jeunesse et, un peu plus tard,
vous avez décidé de vous ordonner
prêtre, bien que ceux-ci ne
représentent que 2 % de l’Opus
Dei. Pourquoi est-il devenu plus
difficile aujourd’hui pour les
personnes de considérer la
vocation au célibat apostolique ?

Le monde actuel fait face au défi de
croire à nouveau dans l’engagement,
dans un amour pour la vie qui
apporte joie et liberté. Pour
beaucoup, l’engagement est perçu
comme une limite, alors qu’en réalité
Dieu ouvre toujours des horizons
lumineux. C’est une crise
anthropologique et culturelle, qui
touche surtout le monde occidental ;



dans d’autres parties des Amériques,
en Afrique et en Asie, il y a un
épanouissement des vocations au
sacerdoce ou à d’autres engagements
impliquant le célibat. Je dirais qu’il
est essentiel de retrouver la vertu de
l’espérance. (Entretien avec Semana,
17 août 2024)

Beaucoup de gens s’interrogent sur
la jeunesse de certaines vocations
à l’Opus Dei, parfois même avant
18 ans. Des jeunes de 16 ans
peuvent-ils librement décider de
leur vocation et entrer dans l’Opus
Dei à cet âge ?

La liberté est une condition
essentielle pour toute vocation.
L’incorporation à l’Opus Dei n’est
possible qu’à 18 ans, l’âge de la
majorité. Si quelqu’un pense avoir
une vocation, il peut entamer un
processus de discernement avant cet
âge, tout en sachant qu’il ne fait pas
encore partie de l’Opus Dei et avec



l’autorisation expresse de ses
parents. A partir du moment où
quelqu’un demande son admission
dans l’Œuvre jusqu’à son
incorporation définitive, il y a
plusieurs étapes de formation, qui
durent au moins 6 ou 7 ans. Chaque
année, la personne doit manifester
son désir de continuer : ce n’est pas
un processus automatique, mais qui
interpelle le discernement et la
liberté personnelle de manière bien
plus profonde que la plupart des
décisions que l’on prend dans la vie.
L’Église reconnaît que les jeunes
peuvent découvrir leur vocation et
répondre pleinement à cet appel de
l’amour de Dieu. Carlo Acutis, qui
sera prochainement canonisé, est
décédé à 15 ans ; la bienheureuse
chilienne Laura Vicuña à 13 ans ;
saint Dominique Savio à 14 ans ;
sainte Thérèse de l’Enfant Jésus a
décidé de devenir carmélite à
l’adolescence... Les activités de
formation spirituelle proposées par



l’Opus Dei aux jeunes, avec la
participation des parents, sont une
graine pour les aider à découvrir et à
témoigner de leur foi, à aimer leur
famille, à servir les autres, à être de
bons amis et à se préparer à devenir
de bons professionnels et citoyens.
La majorité découvre que leur
vocation est dans le mariage,
d’autres dans le célibat laïc ; d’autres
encore optent peut-être pour le
sacerdoce ou la vie religieuse… 
(Entretien avec El Mercurio du Chili,
28 juillet 2024)

L’année prochaine, un Jubilé de la
Jeunesse se tiendra à Rome. Quel
est, selon vous, le plus grand défi
auquel les jeunes sont confrontés
aujourd’hui pour envisager une vie
proche de Dieu comme un idéal
attirant ?

Seul le Christ est la réponse à toutes
les interrogations que les jeunes
portent aujourd’hui dans leur cœur,



et l’amour de Dieu le Père est capable
de guérir les blessures et les fragilités
lorsqu’on s’ouvre à Lui. Peut-être est-
ce plutôt nous, les adultes, qui
devons nous interroger pour savoir
si nous sommes capables de
comprendre les jeunes, de les
accompagner de près et avec
bienveillance, et de rendre le
message chrétien compréhensible, en
tenant compte des circonstances
concrètes et de la mentalité de
chacun. Logiquement, le témoignage
d’une vie cohérente est également
essentiel pour montrer l’attrait d’une
vie proche du Christ. (Entretien avec
Semana, 17 août 2024)

« Dans l’Église, il y a de la place
pour tous, pour tous », a affirmé le
pape François lors des JMJ de 2023
à Lisbonne. Que signifie
exactement cette ouverture de
l’Église, et comment l’Opus Dei
peut-il transmettre ce message ?



Saint Paul lui-même affirme que
Dieu veut que tous soient sauvés et
parviennent à la connaissance de la
vérité. Le message de salut de l’Église
est une invitation à tous, sans
exception. Le pape a fait de cette
universalité un axe central de son
magistère. Saint Josémaria parlait à
ses enfants spirituels d’avoir les bras
ouverts à tous. En ces temps de
polarisation, de divisions et de murs,
nous, disciples du Christ, avons un
chemin très clair à suivre. (Entretien
avec Semana, 17 août 2024)

CRITIQUES ET ERREURS

Certaines personnes de l’Opus Dei
sont reconnues pour leurs
contributions à la société, telles
que les écoles, les universités et les
œuvres sociales. Cependant, des
critiques se posent également
contre eux. Pourquoi, selon vous,
ces critiques émergent-elles, et
comment les contrer ?



Je pense parfois que ces critiques
nous aident à nous purifier de la
tentation de croire que nous n’avons
rien à corriger, et encore moins de
nous sentir satisfaits ou
exceptionnels parce que quelque
chose marche bien. Comme tout le
monde, nous avons besoin de
réfléchir au bien que nous
souhaitons accomplir et à ce que
nous réalisons concrètement.
D’ailleurs, notre fondateur nous
rappelait que l’Œuvre devait vivre «
sans gloire humaine ». D’autre part,
il est naturel qu’il y ait des points de
vue différents, car il existe de
nombreuses façons de faire et de
comprendre les choses, qui peuvent
plaire plus ou moins. Ce qui importe
face à ces récits, c’est peut-être de
souligner que l’objectif des initiatives
des membres de l’Œuvre est de servir
les autres, car c’est ce qui sous-tend
véritablement tous les projets que
vous avez mentionnés.



J’aimerais que quiconque s’approche
de ces activités puisse voir que l’on y
sème la paix et la joie ; chacun
apporte ce qui lui est propre,
s’efforce de valoriser ce qui est vient
de l’autre, et tous luttent ensemble
pour surmonter les nombreuses
injustices et souffrances de la vie.

Mais, j’insiste, les opinions contraires
peuvent être une aide lorsqu’elles
sont sincères, qu’elles viennent de
milieux qui ne connaissent pas
l’Œuvre, de personnes proches ou de
ceux qui, pour diverses raisons, ont
cessé de faire partie de notre famille.
Elles nous permettent de demander
pardon et de nous corriger.

Personnellement, je suis heureux de
constater que chaque jour de l’année
ou presque, nous recevons une
demande d’admission à l’Opus Dei de
personnes qui ont fait partie de
l’Œuvre dans le passé et qui, pour
une raison ou une autre, s’en étaient



désengagées. Des nouvelles comme
celles-ci sont une caresse du
Seigneur, qui, en un certain sens,
certaines “narrations” excessivement
dichotomiques.

(Entretien avec Semana, 17-
VIII-2024)

Pourquoi une partie de la
hiérarchie ecclésiastique a-t-elle
perçu l’Opus Dei comme une
institution rivale ou parallèle,
alors que les fidèles de l’Œuvre
sont également membres des
diocèses territoriaux ?

Je perçois, en général, de l’estime de
la part de la hiérarchie et des autres
institutions de l’Église. Les personnes
de l’Œuvre sont conscientes d’être
dans le même bateau que l’Église, où
coexistent différentes spiritualités et
sensibilités [...] Par ailleurs, plusieurs
exemples d’initiatives de l’Opus Dei
me viennent à l’esprit (à Rome et
dans le monde) qui, par la grâce de



Dieu, ont donné naissance à des
vocations pour de nombreuses
institutions de l’Église. Et
inversement : actuellement, par
exemple, le diocèse de Florianópolis
(Brésil) a lancé le processus de
béatification d’un jeune de l’Œuvre,
qui a mené une œuvre
d’évangélisation très large dans ce
diocèse et qui s’est approché de la foi
catholique grâce aux retraites d’une
autre réalité ecclésiale, Emaús.

Comme vous le soulignez, du point
de vue du droit, les laïcs de l’Opus
Dei sont des fidèles de leurs diocèses
au même titre que n’importe quel
autre fidèle. Et dans les faits, ils sont
très nombreux à collaborer
activement à la catéchèse ou aux
cours de préparation au mariage
dans leurs paroisses, à des initiatives
de service comme Caritas, à des
activités avec les jeunes, etc. De
même, je reçois de nombreuses
demandes d’évêques diocésains pour



que tel ou tel prêtre collabore dans
une paroisse, un hôpital, un service
diocésain. Chaque fois que c’est
possible, nous collaborons
volontiers.

Si des réticences ont existé envers
certaines institutions de l'Église, cela
pourrait être dû à des relations
humaines imparfaites, que nous
devrions essayer de résoudre jour
après jour, avec simplicité. Parfois,
les malentendus proviennent aussi
de la difficulté historique
compréhensible d’affronter de
nouvelles réalités, porteuses d'une «
nouveauté » qui, au début, peut
sembler surprenante. J'aime à penser
que cela appartient au passé.
(Entretien avec El Debate, 22-
VI-2024)

Vous avez publiquement demandé
pardon pour les « fautes et péchés
des membres de l’Opus Dei ».



Quelles sont ces fautes et ces
péchés ?

Les fautes et péchés personnels,
chacun les connaît. En même temps,
on ne peut ignorer qu’il y a des
personnes qui ont appartenu à
l’Opus Dei ou qui ont été en contact
avec l’Œuvre et qui se sont senties
blessées par des manières de faire ou
ont vu leur confiance brisée envers
ceux qui étaient à la tête ou envers
l’institution.

Sachant que l’objectif de l’Œuvre est
de parcourir un chemin de sainteté
et de rencontre avec le Christ, penser
que certaines personnes n’ont pas
trouvé le bonheur sur ce chemin me
cause personnellement de la peine et
c’est une invitation à mener
sainement un travail d’examen pour
détecter les causes, pour voir
comment réparer selon chaque
situation, étudier ce qui peut être
amélioré, etc.



Les raisons de ces blessures peuvent
être très variées. Ce qui me fait le
plus de peine, c’est que nous n’ayons
pas toujours su bien accompagner les
personnes dans le discernement de
leur vocation, dans
l’accompagnement spirituel, ou face
à une situation familiale ou
personnelle difficile. (Entretien avec
El Mercurio du Chili, 28-VII-2024)

L’Opus Dei est souvent qualifié de
trois adjectifs : conservateur,
puissant et hermétique. Pourquoi
cela ? Quels adjectifs aimeriez-
vous que l’on utilise pour
caractériser l’Opus Dei et son
travail ?

Chacun peut avoir ses opinions et ses
raisons d’évaluer la réalité. Si
certaines personnes le perçoivent
ainsi, c’est qu’il y a quelque chose
d’objectif et/ou subjectif qui peut
donner cette impression. Faire mieux
connaître ce qu’est l’Œuvre est en



partie la tâche de chaque membre :
vivre de manière authentique sa
propre vocation. C’est quelque chose
de grand et de merveilleux, bien que
je comprenne qu’il faille une
perspective de foi pour le
comprendre en profondeur. Quoi
qu’il en soit, je pense
qu’humainement, celui qui connaît
de près l’Opus Dei pourra percevoir
des personnes normales, avec des
vertus et des défauts. J’aimerais que
l’on nous connaisse comme des gens
joyeux, simples et sereins, pacifiques,
avec qui il est facile de se lier
d’amitié, des personnes d’esprit
ouvert et compréhensif. J’aimerais
aussi que l’on reconnaisse la
diversité des fidèles de l’Opus Dei, et
pas seulement les quelques-uns qui
gagnent une certaine notoriété
publique. On verrait ainsi que
chacun lutte pour vivre à fond la foi,
tout en bataillant avec ses propres
défauts et en essayant de mettre ses
talents au service de sa famille, de



ses amis et de la société. (Entretien
avec El Mercurio du Chili, 28-
VII-2024)

ASSEMBLÉES RÉGIONALES

L'Opus Dei est en plein "voyage"
pour redécouvrir la fraîcheur et la
force de son charisme. Dans ce
parcours, que découvre-t-il ?

Dans tous les pays où l'Opus Dei est
présent, les « assemblées régionales
», qui se tiennent tous les dix ans, ont
eu lieu ou vont avoir lieu. Ce sont des
moments précieux de dialogue et de
réflexion. On y perçoit le désir d’aller
à l’essentiel, au charisme, en
trouvant la manière de le vivre et de
le communiquer plus efficacement
dans les circonstances actuelles. Par
exemple, l'une des questions qui
émerge de ces assemblées est le
souhait de fonder de plus en plus le
travail apostolique de l'Œuvre sur
l'amitié sincère et la transformation
du cœur, plutôt que sur des



structures, des œuvres ou des
activités. (Entretien avec Avvenire,
30 juin 2024)

Vous avez mentionné une
consultation étendue impliquant
tous les membres de l'Opus Dei et
même d'autres personnes
extérieures à la Prélature. Pouvez-
vous expliquer ce choix dans un
esprit synodal ?

À l'image de l'Église dans son
ensemble, l'Opus Dei est une famille,
et lorsqu'une famille doit prendre
une décision importante (concernant
des défis ou des priorités), elle écoute
tout le monde. Nous avons consulté
le Secrétariat du Synode, qui nous a
encouragés à vivre les assemblées
régionales de la prélature comme un
moment spécial d’écoute. Chaque
assemblée a inclus des moments de
rencontres locales, avec des groupes
de discussion, des questionnaires,
des échanges intergénérationnels. Ce



processus s’est déroulé en parallèle
de la participation de nombreux
membres de l'Opus Dei aux phases
diocésaines du Synode sur la
synodalité dans leurs diocèses
respectifs. (Entretien avec Avvenire,
30 juin 2024)

STATUTS ET CADRE JURIDIQUE

La décision du Pape [le motu
proprio Ad charisma tuendum] ne
dissout-elle pas la spécificité de
l'Œuvre au sein de l'Église
catholique ?

Permettez-moi de ne pas être
d’accord sur ce point. La spécificité
de l'Opus Dei repose sur le charisme
ou l'esprit, plus que sur son
«habillage juridique ». Au cœur de
cet esprit se trouve l'appel universel
à la sainteté à travers le travail et les
réalités ordinaires de la vie. Le Pape,
dans Ad charisma tuendum, fait
référence à ce message comme un «
don de l'Esprit reçu par saint



Josémaria », c'est-à-dire comme un
charisme. Je le répète : c'est la
spécificité réellement significative.
En effet, avec ce motu proprio, le
Pape François confirme la bulle Ut
sit, par laquelle Jean-Paul II a érigé
l'Opus Dei en prélature, en modifiant
deux aspects secondaires tout en
confirmant le charisme essentiel.

Le caractère unique de l'Opus Dei
réside dans un aspect aussi ordinaire
que le travail : l'importance du
travail comme lieu de rencontre avec
Dieu, que ce soit dans la Silicon
Valley ou dans les banlieues de
Kinshasa, en tant que conducteur de
métro à Madrid ou enseignant dans
une école de la périphérie de
n’importe quelle métropole. En
outre, l'Opus Dei ne souhaite pas être
une exception au sein de l'Église. Ses
propositions juridiques ont
recherché la formule la plus
appropriée à la réalité de laïcs qui,
en raison d'un appel vocationnel et



avec l'attention pastorale des prêtres,
veulent suivre le Christ dans les
domaines familial, professionnel,
social, etc., dans le cadre de leurs
Églises particulières respectives. Le
fait que, jusqu'à présent, il ait été la
seule prélature personnelle a pu être
perçu comme quelque chose «
d'exceptionnel », mais en réalité, ce
n'est pas cela : au contraire, je pense
qu'il serait très bénéfique qu'il y ait
d'autres prélatures personnelles
pour contribuer à l'évangélisation de
nombreux domaines nécessitant une
inspiration chrétienne. (Entretien
avec El País, 26 juin 2023)

Comment avance la révision des
Statuts ?

Comme le disait le Pape, il s'agit
d'effectuer des ajustements qui
préservent le charisme et la nature
de l'Opus Dei, sans les contraindre ni
les étouffer : par exemple, en
soulignant son caractère séculier, et



le fait que plus de 98 % des membres
sont des laïcs, hommes et femmes qui
vivent leur vocation dans la rue, en
famille, au travail. À cette fin, des
réunions sont en cours entre des
représentants du Dicastère du Clergé
et quatre canonistes de l'Opus Dei,
trois professeurs et une professeure.
Comme nous sommes encore en
plein processus, je ne peux pas
fournir plus de détails. Mais je peux
vous assurer que les travaux se
déroulent dans un climat de dialogue
et de confiance. (Entretien avec
Avvenire, 30 juin 2024)

La décision du Pape François de
modifier certains aspects de la
structure de l'Opus Dei vous a-t-
elle surpris ? Ces mesures
modifient-elles la place de l'Opus
Dei dans l'Église ? Est-ce pour cela
que l'Opus Dei révise actuellement
ses statuts ?



Le Saint-Père nous a informés avec
un peu d’avance de l’arrivée du Motu
proprio Ad charisma tuendum. Les
changements principaux de ce
document concernent des aspects
structurels et organisationnels
(notamment le fait que le prélat ne
soit pas évêque), mais ils ne touchent
ni la mission ni la substance de
l'Opus Dei. La révision des statuts est
une réponse à la demande du Pape,
et nous travaillons actuellement en
ce sens avec le Dicastère pour le
Clergé, dans un climat de dialogue et
de confiance.

Entretien avec El Mercurio, Chili, 28-
VII-2024

Comment les nouvelles
dispositions papales affectent-elles
l'Opus Dei ? Ont-elles un impact
sur le quotidien de l'institution ?

Le droit et la vie sont liés tout en
étant distincts. Pour les laïcs qui
vivent dans le monde, ces nouvelles



dispositions ne changent en rien la
manière dont ils vivent leur vocation
au sein de l'Œuvre. En ce qui
concerne l'institution elle-même,
nous collaborons avec le Dicastère
pour le Clergé pour adapter les
statuts, conformément à la demande
du Saint-Père dans Ad charisma
tuendum. Comme nous en sommes
encore au stade de l'étude, je ne peux
pas encore dévoiler le résultat final,
mais je peux assurer que ce travail se
déroule dans un esprit de dialogue et
de confiance, propre à l'Église en tant
que famille de Dieu.

Entretien avec El Debate, 22-VI-2024

Comment avez-vous interprété le
changement de lien avec le Saint-
Siège introduit par le motu proprio
Ad charisma tuendum ? Le Pape
affirme vouloir une autorité de
l'organisation « davantage basée
sur le charisme que sur l'autorité
hiérarchique ».



Dans l'Église, charisme et hiérarchie
se complètent et ne sont pas opposés.
Les charismes existent pour le bien
de toute l'Église et, pour se diffuser,
ils se traduisent souvent en
structures institutionnelles. Le
discernement des charismes revient
à l'autorité de l'Église, et chaque
étape institutionnelle de l'Opus Dei
en a dépendu. Avec la réforme de la
curie, le Pape François a promu des
changements dans de nombreuses
institutions pour favoriser une
évangélisation plus dynamique. Voilà
le but du motu proprio. Aussi, nous
travaillons pour répondre fidèlement
à cette demande du Pape, conscients
que l'essentiel n'est pas que le prélat
porte ou non la croix pectorale, mais
que les fidèles de l'Opus Dei puissent
vivre pleinement ce charisme dans
l'Église.

Entretien avec El País, 26-VI-2023



Ne risque-t-on pas de « cléricaliser
» une institution dont la vocation
première repose sur les laïcs ?
Jusqu’à quel point ces mesures
peuvent-elles impacter leur
objectif de sainteté dans le
monde ?

Le message de l’Opus Dei s'adresse
principalement aux laïcs, hommes et
femmes engagés dans le monde, qui
en constituent la majorité. Tout
comme on ne doit pas absolutiser les
charismes, il ne faut pas absolutiser
le droit. L'Opus Dei a donc évolué
institutionnellement pour trouver la
formule qui préserve le charisme et
intègre une structure juridique qui
reflète sa nature sans l'enfermer.

Entretien avec El Debate, 22-VI-2024

L'Opus Dei compte des évêques et
des archevêques dans le monde
entier. Ne serait-il pas pertinent
que le prélat soit également
évêque ?



Permettez-moi de préciser que les
quelques évêques et archevêques
issus de l'Opus Dei sont rattachés à
leurs propres diocèses et ne
répondent qu'au Pape, sans autre
supérieur. Le fait que le bienheureux
Álvaro et Mgr Javier Echevarría aient
reçu la consécration épiscopale a
renforcé la communion ecclésiale de
1991 à 2016. Aujourd'hui, la priorité
est de suivre fidèlement les
dispositions du Saint-Père plutôt que
de s'interroger sur leur opportunité.

Entretien avec El Debate, 22-VI-2024

Certains voient dans la décision du
Vatican une perte de privilèges,
voire une sorte de rétrogradation,
avec une Église plus progressiste
face à un monde conservateur, en
lien avec un ancien conflit entre
jésuites et Opus Dei.

Le Pape François a déjà répondu à
une question similaire en soulignant
qu’il s’agissait d’une interprétation



mondaine, étrangère à la dimension
religieuse. La réalité est souvent
analysée sous un angle de pouvoir et
de polarisation, mais l’Église doit
privilégier la logique du service et de
la collaboration. Nous sommes tous
dans le même bateau, prêts à être
aidés pour progresser. Quant à
«l’ancien conflit», je suis
personnellement ancien élève du
collège des Jésuites à Madrid, et je
leur suis reconnaissant pour la
formation reçue.

Entretien avec El País, 26-VI-2023

Quand saint Josémaria demanda
en 1946 l’approbation juridique de
l’Opus Dei, la réponse fut que
l’Œuvre arrivait un siècle trop tôt.
Aujourd’hui, alors qu’elle
s’apprête à fêter son centenaire,
pensez-vous que la révision de ses
statuts par la Sainte Siège s’inscrit
dans cette perspective ?



En 1946, l’Opus Dei était présent dans
quatre pays ; aujourd'hui, il en
compte 70. L’appel à la sainteté
adressé aux laïcs semblait alors
prématuré, bien qu’enraciné dans
l’Évangile. Le temps et
l’universalisation ont permis de
mieux faire connaître ce charisme. Je
peux vous garantir que la révision
des statuts répond à ce principe
fondamental d’adaptation au
charisme, mieux compris et partagé
aujourd’hui. Le droit, essentiel, suit
la vie et le message incarné, pour
leur apporter soutien et continuité.

Entretien avec Semana, 17-VIII-2024

Le fait que le Pape demande un
rapport annuel sur la situation de
l'Opus Dei (au lieu de tous les cinq
ans) est-il lié à un besoin de
transparence, notamment après
les cas d'abus dans l'Église ? Les
contrôles étaient-ils insuffisants ?



Le changement de fréquence résulte
du transfert au Dicastère pour le
Clergé, qui demande des rapports
annuels. Indépendamment de cela, il
est certain que l’Église, et l’Œuvre en
son sein, cherche à améliorer la
transparence. Depuis 2013, l'Opus
Dei a mis en place un protocole de
protection des mineurs et des
personnes vulnérables, avec des
mesures prudentes depuis des
décennies. Ce protocole rejoint la
récente réglementation de l’Église et,
aujourd’hui, des canaux de
résolution et d’écoute pour les
victimes sont en cours d’élaboration.

Entretien avec El Mercurio, Chili, 28-
VII-2024

ÉGLISE

Le fondateur saint Josémaria
rappelait souvent la nécessité de
«servir l'Église comme l'Église veut
être servie». Comment pouvons-



nous interpréter aujourd'hui cette
célèbre affirmation ?

Je dirais que la signification de cette
phrase n'a pas changé depuis le jour
où elle a été prononcée : l'amour
pour l'Église et le Pape est inscrit
dans l'ADN du message de saint
Josémaria. D'un point de vue
pratique, cela se traduit par le fait
d'aider aussi efficacement que
possible dans les diocèses où vivent
et auxquels appartiennent les
membres de l'Opus Dei [...].

(Entretien avec Avvenire, 30-VI-2024)

Ces derniers temps, la perception
des abus commis au sein de l'Église
a changé dans la société. Comment
cette question capitale est-elle
perçue depuis la prélature de
l'Opus Dei ?

C'est quelque chose de très triste. En
plus de souligner à quel point ces
abus et délits sont déplorables (un



seul suffit déjà à causer beaucoup de
douleur !), je voudrais également
mettre en avant le travail réalisé ces
dernières années par le Pape et le
Saint-Siège à travers des dispositions
claires et nettes : aujourd'hui, grâce à
Dieu, l'Église universelle et la plupart
des institutions de l'Église disposent
de protocoles et de directives pour
éradiquer et combattre efficacement
ces abus, qui laissent des blessures
profondes et parfois irrémédiables.

Les protocoles de la prélature, par
exemple, datent de 2013 et je les ai
moi-même mis à jour en 2020. Ce
sont des instruments pour
sensibiliser aux droits et aux besoins
des mineurs et des personnes
vulnérables, et ainsi éviter tout
risque d'exploitation, d'abus sexuels
ou de mauvais traitements dans
toutes les activités menées dans les
centres de la Prélature, et nous
souhaitons qu'ils inspirent également
toutes les activités développées dans



les institutions qui reçoivent un
certain soutien pastoral de la part de
l'Opus Dei.

En raison des mystères de la nature
humaine, ce genre d'instruments
(dans l'Église et dans la société) ne
garantissent pas qu'il n'y ait jamais
de mauvais agissements, mais ils
contribuent à créer une nouvelle
culture et une référence claire : celui
qui commet un crime de ce type sait
désormais à quoi s'en tenir.

Pour des raisons compréhensibles,
ces abus dans l'Église ont été
spécialement mis en lumière dans
l'opinion publique, alors qu'il s'agit
d'une réalité bien plus généralisée
dans la société. Il existe des secteurs
de la société où cette réalité triste et
déplorable est plus répandue. Les cas
concrets de prêtres sont nombreux,
mais comparés aux milliers et
milliers de prêtres qui ont consacré
leur vie au travail, ils restent



proportionnellement peu nombreux.
Mais oui, il faut les combattre par
tous les moyens possibles.

(Entretien avec El País, 26-VI-2023)

SOCIÉTÉ

À l'occasion du 50e anniversaire de
la catéchèse de saint Josémaria en
Amérique latine, vous retournez
dans cette région. Pensez-vous que
la réalité de l'Opus Dei en
Amérique latine se rapproche du
rêve d’Escrivá à cette époque ?

Quand saint Josémaria était en
Amérique, il encourageait à rêver de
grandes aventures de service
chrétien. Sans ignorer les difficultés
et les erreurs humaines, je rends
grâce à Dieu pour le développement
de l'Opus Dei en Colombie et dans le
reste du continent. En même temps,
la logique de Dieu permet de
regarder les résultats humains, les
chiffres, et les succès ou échecs



externes avec plus de perspective,
car l'essentiel est de permettre une
rencontre avec Jésus-Christ dans le
cœur de nombreuses personnes, et
cela, seul Dieu peut le voir.

(Entretien avec Semana, 17-
VIII-2024)

Vous êtes venu en Colombie à
plusieurs occasions : en tant que
professeur invité, comme
accompagnateur du Prélat et
maintenant en tant que Prélat.
Quels changements voyez-vous
dans la réalité colombienne et
quels aspects de la société
nécessitent une amélioration ?

Sans entrer dans les détails ou faire
des propositions concrètes, car je ne
connais pas suffisamment la
situation du pays, je vois en
Amérique du Sud une région pleine
de contrastes et de grands défis.
L'Église et le Pape encouragent à
surmonter les divisions, à prioriser



les plus nécessiteux et à
accompagner la vie de foi des
familles avec un espoir renouvelé. Je
pense que ce sont trois aspects sur
lesquels tous les catholiques peuvent
beaucoup apporter. J'encouragerais
donc les laïcs à participer dans les
espaces publics pour promouvoir ces
trois domaines, en cherchant le bien
commun avec d'autres personnes
qui, peut-être, n'ont pas la foi mais
qui partagent l'engagement pour la
dignité humaine.

(Entretien avec Semana, 17-
VIII-2024)

La dernière visite du Prélat de
l'Opus Dei en Colombie, celle de
votre prédécesseur Javier
Echevarría, a eu lieu en 2015. Ce
voyage s'est déroulé dans un
contexte national où nous étions
sur le point de signer un Accord de
Paix. Aujourd'hui, dans un
panorama toujours turbulent,



nous continuons de chercher la fin
de la guerre. Quelle est la raison
pour laquelle la paix est si difficile
à atteindre dans les sociétés ?

La paix exige un effort humain, mais
surtout c'est un don de Dieu, tandis
que la violence détruit ce don et
empêche de marcher ensemble vers
l'avenir, vers le bien commun. Sans
paix, le développement intégral des
personnes devient difficile et les
sociétés stagnent, surtout dans les
secteurs les plus vulnérables. Le
grand piège de la paix est la violence,
qui place toujours l'intérêt personnel
avant le bien commun. La paix est un
don de Dieu que nous devons
demander ensemble. Nous pouvons
tous contribuer à bâtir la paix dans
les cœurs et les relations, souvent
avec de petites actions de
pacification dans notre propre
maison, dans le quartier, sur le lieu
de travail.



(Entretien avec Semana, 17-
VIII-2024)

Notre pays [Chili] connaît des
changements en matière
religieuse. L'enquête Bicentenario
de l'UC montre une baisse
significative de l'adhésion des
jeunes à la religion catholique.
Faut-il assumer que les catholiques
tendent à devenir un groupe
minoritaire ?

Je ne vis pas au Chili, donc je ne
connais pas en profondeur la
situation, mais j'oserais dire que ce
serait une erreur de se retrancher, ce
qui est une réaction naturelle quand
on se retrouve en minorité. Au
contraire, en tant que disciples de
Jésus-Christ, nous devrions ressentir
comme nôtres les aspirations, les
besoins et les souffrances de toutes
les personnes et travailler avec elles
au coude à coude.



Après la tempête provoquée par la
crise des abus, par exemple, de
nombreux catholiques ont entrepris
le chemin de l'accompagnement des
personnes blessées, et l'Église au
Chili a mis en place des mesures de
prévention et de promotion
d'environnements de confiance et de
liberté, qui sont indispensables pour
retrouver sa vigueur dans la société,
et qui sont essentiels pour que ces
délits ne se reproduisent plus. Une
Église blessée dans ses membres peut
transmettre le Christ et a beaucoup à
apporter : aider, collaborer, guérir,
sans chercher un intérêt personnel
ou institutionnel, ni des solutions
hâtives. Je constate que c’est la voie
que suit l'Église au Chili, la voie pour
retrouver la crédibilité et surtout
pour apporter la proximité de Jésus-
Christ à un grand nombre de
personnes.

(Entretien avec El Mercurio du Chili,
28-VII-2024)



BIOGRAPHIE

Vous êtes né en 1944 en exil, à
Paris. Aujourd'hui, on se souvient
des moments dramatiques que
vivait alors l'Europe, que votre
famille a vécus en exil en France.
Cette expérience vous a-t-elle
marqués d'une certaine manière ?

Pendant la guerre civile espagnole,
mon père a servi dans l'armée
républicaine, ce qui l'a contraint, à la
fin du conflit, à s'exiler à Paris. Il
était vétérinaire militaire et a
d'abord travaillé pour s'occuper des
animaux d'un cirque. Peu de temps
après, il a réussi à trouver un emploi
dans un laboratoire et a pu faire
venir sa famille. Grâce à Dieu, les
représailles que mon père a subies
quelques années plus tard, en
revenant en Espagne, ont été légères
et il a pu se consacrer à la recherche
en biologie animale. Pour le reste,
j'étais enfant et j'ai vécu tout cela



sans en être vraiment conscient.
Néanmoins, peut-être que la
réflexion sur cette expérience m'a
immunisé contre la séduction de tout
type de violence et contre la
tentation d'identifier la religion à
certaines options politiques.

(Entretien avec El Mercurio du Chili,
28-VII-2024)

Vous avez étudié la physique puis
la théologie, un mélange singulier.
Quels aspects de la physique ont
éclairé votre cheminement
religieux ?

La physique et la théologie sont,
chacune à leur manière, des formes
de connaissance de la réalité : non
seulement elles ne sont pas
contradictoires, mais elles se
complètent. Je ne peux pas dire que
l'étude de la physique m'ait ouvert
les yeux sur la réalité de Dieu, car
j'étais déjà croyant par tradition
familiale et par conviction



personnelle. Mais la recherche dans
la réalité physique concrète m'a aidé
à voir le monde sous une autre
perspective, comme créé par Dieu.

(Entretien avec El Mercurio du Chili,
28-VII-2024)

Dans votre jeunesse, vous avez
côtoyé saint Josémaria Escrivá,
fondateur de l'Opus Dei. Dans ce
contexte quotidien, quel trait de sa
personnalité vous a marqué ?

Je suis arrivé à Rome en 1967 et j'ai
vécu dans la même maison que lui
jusqu'à sa mort en 1975, mais nous
étions environ 200 personnes à y
résider. Malgré ce nombre, nous
nous sentions très aimés, enveloppés
par sa joie et son affection.

Une fois, devant beaucoup de
personnes, il me posa une question et
se rendit immédiatement compte
qu’il me mettait dans une situation
délicate ; sans me laisser le temps de



répondre, il ajouta un commentaire
anecdotique,qui m’évitait de
répondre. Ces petits gestes se
répétaient quotidiennement. Ce qui
m'a surtout marqué, c'était son union
avec Dieu, qui était évidente quand
on l'entendait parler lors d'une
prédication ou d'une rencontre
familiale. Sur le plan humain, je
soulignerais son amour de la liberté
et son sens de l'humour.

(Entretien avec El Mercurio du Chili,
28-VII-2024)

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/mgr-fernando-
ocariz-interviews-recentes/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/mgr-fernando-ocariz-interviews-recentes/
https://opusdei.org/fr-cd/article/mgr-fernando-ocariz-interviews-recentes/
https://opusdei.org/fr-cd/article/mgr-fernando-ocariz-interviews-recentes/

	Mgr Ocáriz : interviews récentes

