
opusdei.org

Message de Léon
XIV : vers une paix
désarmée et
désarmante

Dans son message pour la
59ème journée mondiale de la
paix intitulé « La paix soit avec
vous tous. Vers une paix
désarmée et désarmante », le
Pape Léon XIV nous invite à
entrer sur un chemin de
conversion intérieure, où le
désarmement du cœur ouvre la
voie à une paix capable de
résister à la violence et de
désarmer le monde.



01/01/2026

MESSAGE DE SA SAINTETÉ LÉON
XIV

POUR LA 59e JOURNÉE MONDIALE
DE LA PAIX

1er JANVIER 2026

_______________________________

La paix soit avec vous tous

Vers une paix désarmée et
désarmante

« La paix soit avec vous ! ».

Cette salutation très ancienne, encore
utilisée aujourd’hui dans de
nombreuses cultures, a retrouvé
toute sa vigueur le soir de Pâques sur
les lèvres de Jésus ressuscité. « La
paix soit avec vous » ( Jn 20, 19.21)
est sa Parole qui non seulement



souhaite, mais réalise un
changement définitif en celui qui
l’accueille et, ainsi, dans toute la
réalité. C’est pourquoi les
successeurs des Apôtres donnent de
la voix, chaque jour et dans le monde
entier, à la plus silencieuse
révolution : « La paix soit avec vous !
». Dès le soir de mon élection comme
Évêque de Rome, j’ai voulu inscrire
ma salutation dans cette annonce
chorale. Et je tiens à le répéter : il
s’agit de la paix du Christ ressuscité,
une paix désarmée et une paix
désarmante, humble et persévérante.
Elle vient de Dieu, Dieu qui nous
aime tous inconditionnellement. [1]

La paix du Christ ressuscité

C’est le Bon Pasteur qui a vaincu la
mort et abattu les murs de séparation
entre les êtres humains (cf. Ep 2, 14) ;
c’est Lui qui donne sa vie pour son
troupeau et qui a beaucoup de brebis
en dehors de la clôture de la bergerie

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn1


(cf. Jn 10, 11.16) : le Christ, notre
paix. Sa présence, son offrande, sa
victoire rejaillissent sur la
persévérance de nombreux témoins
grâce auxquels l’œuvre de Dieu se
poursuit dans le monde, devenant
même davantage perceptible et
lumineuse dans l’obscurité des
temps.

Le contraste entre les ténèbres et la
lumière, en effet, n’est pas seulement
une image biblique pour décrire les
souffrances donnant naissance à un
monde nouveau : il est une
expérience qui nous traverse et nous
bouleverse face aux épreuves que
nous rencontrons, dans les
circonstances historiques dans
lesquelles nous vivons. Oui, voir la
lumière et croire en elle est
nécessaire pour ne pas sombrer dans
les ténèbres. Il s’agit d’une exigence
que les disciples de Jésus sont
appelés à vivre de façon unique et
privilégiée, mais qui réussit de bien



des manières à se frayer un passage
dans le cœur de chaque être humain.
La paix existe, elle veut habiter en
nous, elle a le doux pouvoir
d’éclairer et de dilater l’intelligence,
elle résiste à la violence et la
surmonte. La paix a le souffle de
l’éternel : tandis qu’on crie “assez” au
mal, on murmure “pour toujours” à
la paix. C’est dans cette perspective
que le Ressuscité nous a introduits.
C’est dans cette intuition que vivent
les artisans de paix qui, dans le
drame de ce que le Pape François a
appelé “la troisième guerre mondiale
par morceaux”, résistent encore à la
contagion des ténèbres, comme des
sentinelles dans la nuit.

Le contraire, c’est-à-dire oublier la
lumière, est malheureusement
possible : on perd alors tout réalisme,
cédant à une représentation partielle
et déformée du monde, sous le signe
des ténèbres et de la peur. Nombreux
sont ceux qui, aujourd’hui, qualifient



de réalistes les récits dépourvus
d’espérance, aveugles à la beauté des
autres, oublieux de la grâce de Dieu
toujours à l’œuvre dans les cœurs
humains, aussi blessés soient-ils par
le péché. Saint Augustin exhortait les
chrétiens à nouer une amitié
indissoluble avec la paix, afin que, en
la gardant au plus profond de leur
esprit, ils puissent en rayonner la
chaleur lumineuse tout autour d’eux.
Celui-ci, en s’adressant à sa
communauté, écrivait : « Si vous
désirez que les autres aussi soient en
paix, soyez-y vous-mêmes, restez-y
vous-mêmes. Pour embraser les
autres, que la paix de votre charité
soit en vous tout ardente ». [2]

Que nous ayons le don de la foi ou
qu’il nous semble ne pas l’avoir,
chers frères et sœurs, ouvrons-nous à
la paix ! Accueillons-la et
reconnaissons-la, plutôt que de la
considérer comme lointaine et
impossible. Avant d’être un objectif,

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2


la paix est une présence et un
cheminement. Même si elle est
entravée à l’intérieur et à l’extérieur
de nous, comme une petite flamme
menacée par la tempête, gardons-la
sans oublier ni les noms ni les
histoires de ceux qui en ont
témoigné. C’est un principe qui guide
et détermine nos choix. Y compris
dans les lieux où il ne reste que des
ruines et où le désespoir semble
inévitable, nous trouvons encore
aujourd’hui des personnes qui n’ont
pas oublié la paix. Tout comme le
soir de Pâques, Jésus est entré dans le
lieu où se trouvaient ses disciples
effrayés et découragés, ainsi la paix
du Christ ressuscité continue de
franchir les portes et les barrières
grâce aux voix et aux visages de ses
témoins. C’est le don qui permet de
ne pas oublier le bien, de le
reconnaître comme vainqueur et de
le choisir encore et ensemble.

Une paix désarmée



Peu avant d’être capturé, dans un
moment d’intense confiance, Jésus
dit à ceux qui étaient avec Lui : « Je
vous laisse la paix ; c’est ma paix que
je vous donne ; je ne vous la donne
pas comme le monde la donne ». Et il
ajouta immédiatement : « Que votre
cœur ne se trouble ni ne s’effraie
» (Jn 14, 27). Le trouble et la crainte
pouvaient bien entendu concerner la
violence qui allait bientôt s’abattre
sur Lui. Plus profondément, les
Évangiles ne cachent pas que ce qui
déconcerta les disciples, ce fut sa
réponse non violente : une voie que
tous, Pierre le premier, contestèrent
mais sur laquelle, jusqu’à la fin, le
Maître demanda de le suivre. La voie
de Jésus continue à être source de
trouble et de crainte. Et Il répète avec
fermeté à qui voudrait le défendre : «
Rentre le glaive dans le fourreau » (Jn
18, 11 ; cf. Mt 26, 52). La paix de Jésus
ressuscité est désarmée, car son
combat fut désarmé, dans des
circonstances historiques, politiques



et sociales précises. De cette
nouveauté, les chrétiens doivent
ensemble témoigner
prophétiquement en se souvenant
des tragédies dont ils se sont trop
souvent rendus complices. La grande
parabole du jugement universel
invite tous les chrétiens à agir avec
miséricorde dans cette prise de
conscience (cf. Mt 25, 31-46). Et ce
faisant, ils trouveront à leurs côtés
des frères et sœurs qui, de
différentes manières, ont su écouter
la douleur des autres et se sont
intérieurement libérés du piège de la
violence.

Bien que beaucoup de personnes
aujourd’hui aient un cœur disposé à
la paix, un grand sentiment
d’impuissance les envahit devant le
cours des événements de plus en plus
incertain. Saint Augustin, en effet,
signalait déjà un paradoxe
particulier : « Louer la paix, c’est
chose plus difficile que de la



posséder. Voulons-nous la louer en
effet ? Nous désirons des forces, nous
cherchons à éveiller la sensibilité,
nous équilibrons des mots. Au
contraire, voulons-nous la posséder ?
Sans travail elle est à nous, nous la
tenons ». [3]

Lorsque nous traitons la paix comme
un idéal lointain, nous finissons par
ne plus considérer scandaleux que
l’on puisse la nier et en arriver même
à la guerre pour atteindre la paix.
Les bonnes idées, les phrases pesées,
la capacité à dire que la paix est
proche semblent faire défaut. Si la
paix n’est pas une réalité vécue, à
préserver et à cultiver, l’agressivité
se répand dans la vie domestique
comme dans la vie publique. Dans les
relations entre citoyens et
gouvernants, on en arrive à
considérer comme une faute le fait
de ne pas se préparer suffisamment
à la guerre, à réagir aux attaques, à
répondre à la violence. Bien au-delà

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3


du principe de légitime défense, cette
logique antagoniste est, sur le plan
politique, la donnée la plus actuelle
dans une déstabilisation planétaire
qui devient chaque jour plus
dramatique et imprévisible. Ce n’est
pas un hasard si les appels répétés à
l’augmentation des dépenses
militaires et les choix qui en
découlent sont présentés par de
nombreux gouvernants avec la
justification du danger représenté
par les autres. En effet, la force
dissuasive de la puissance, et en
particulier celle de la dissuasion
nucléaire, traduisent l’irrationalité
d’un rapport entre les peuples, fondé
non pas sur le droit, sur la justice ou
sur la confiance, mais sur la peur et
la domination de la force. « En
conséquence, comme l’écrivait déjà
saint Jean XXIII à son époque, les
populations vivent dans une
appréhension continuelle et comme
sous la menace d’un épouvantable
ouragan, capable de se déchaîner à



tout instant. Et non sans raison,
puisque l’armement est toujours
prêt. Qu’il y ait des hommes au
monde pour prendre la
responsabilité des massacres et des
ruines sans nombre d’une guerre,
cela peut paraître incroyable ;
pourtant, on est contraint de
l’avouer, une surprise, un accident
suffiraient à provoquer la
conflagration ». [4]

Or, au cours de l’année 2024, les
dépenses militaires mondiales ont
augmenté de 9,4 % par rapport à
l’année précédente, confirmant la
tendance ininterrompue depuis dix
ans et atteignant le chiffre de 2.718
milliards de dollars, soit 2,5 % du PIB
mondial. [5] De plus, aujourd’hui, on
semble vouloir répondre aux
nouveaux défis non seulement par
un effort économique considérable
en matière de réarmement, mais
aussi par un réalignement des
politiques éducatives : à la place

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5


d’une culture de la mémoire qui
préserve les prises de consciences
acquises au cours du XX siècle et
n’oublie pas les millions de victimes,
on promeut des campagnes de
communication et des programmes
éducatifs, dans les écoles et les
universités comme dans les médias,
diffusant la perception de menaces et
transmettant une conception
purement armée de défense et de
sécurité.

Cependant, « un ami véritable de la
paix aime ceux qui ne l’aiment pas ».
[6] Saint Augustin recommandait
ainsi de ne pas détruire les ponts et
de ne pas s’appesantir dans le
registre des reproches, préférant la
voie de l’écoute et, dans la mesure du
possible, de la rencontre avec les
motivations des autres. Il y a
soixante ans, le Concile Vatican II se
concluait sur la prise de conscience
d’un dialogue urgent entre l’Église et
le monde contemporain. En

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm


particulier, la Constitution Gaudium
et spes attirait l’attention sur
l’évolution de la pratique
belliqueuse : « Le risque particulier
de la guerre moderne consiste en ce
qu’elle fournit l’occasion à ceux qui
possèdent des armes scientifiques
plus récentes de commettre des
crimes ; et, par un enchaînement en
quelque sorte inexorable, elle peut
pousser la volonté humaine aux plus
atroces décisions. Pour que plus
jamais ceci se produise, les évêques
du monde entier, rassemblés et ne
faisant qu’un, adjurent tous les
hommes, tout particulièrement les
chefs d’État et les autorités militaires,
de peser à tout instant une
responsabilité aussi immense devant
Dieu et devant toute l’humanité ». [7]

Tout en réitérant l’appel des Pères
conciliaires et en estimant que la
voie du dialogue est la plus efficace à
tous les niveaux, nous constatons
combien les progrès technologiques

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7


et l’application dans le domaine
militaire de l’intelligence artificielle
ont radicalisé la dimension tragique
des conflits armés. On assiste même
à un processus de
déresponsabilisation des dirigeants
politiques et militaires, en raison de
la croissante “délégation” aux
machines des décisions concernant
la vie et la mort des personnes
humaines. Il s’agit d’une spirale
destructrice sans précédent de
l’humanisme juridique et
philosophique sur lequel repose
toute civilisation et par lequel toute
civilisation est protégée. Il convient
de dénoncer les énormes
concentrations d’intérêts
économiques et financiers privés qui
poussent les États dans cette
direction ; mais cela ne suffit pas si,
dans le même temps, on ne favorise
pas le réveil des consciences et de la
pensée critique. L’encyclique Fratelli
tutti présente saint François d’Assise
comme exemple d’un tel réveil : «

https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


Dans ce monde parsemé de tours de
guet et de murs de protection, les
villes étaient déchirées par des
guerres sanglantes entre de
puissants clans, alors que
s’agrandissaient les zones misérables
des périphéries marginalisées. Là,
François a reçu la vraie paix
intérieure, s’est libéré de tout désir
de suprématie sur les autres, s’est fait
l’un des derniers et a cherché à vivre
en harmonie avec tout le monde ».
[8] C’est une histoire qui veut se
poursuivre en nous, et qui demande
d’unir nos efforts pour contribuer les
uns et les autres à une paix
désarmante, une paix qui naisse de
l’ouverture et de l’humilité
évangélique.

Une paix désarmante

La bonté est désarmante. C’est peut-
être pour cela que Dieu s’est fait petit
enfant. Le mystère de l’Incarnation,
qui atteint son abaissement le plus

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8


complet dans la descente aux enfers,
commence dans le sein d’une jeune
mère et se manifeste dans la
mangeoire de Bethléem. “Paix sur la
terre”, chantent les anges en
annonçant la présence d’un Dieu
sans défense, dont l’humanité ne
peut se découvrir aimée qu’en
prenant soin de lui (cf. Lc 2, 13-14).
Rien ne possède autant le pouvoir de
nous changer qu’un enfant. Et peut-
être est-ce précisément la pensée de
nos fils, des enfants, mais aussi de
ceux qui sont fragiles comme eux,
qui nous transperce le cœur (cf. Ac 2,
37). À ce propos, mon vénéré
Prédécesseur écrivait que « la
fragilité humaine a le pouvoir de
nous rendre plus lucides sur ce qui
dure et ce qui passe, sur ce qui fait
vivre et ce qui tue. C’est peut-être
pour cela que nous avons si souvent
tendance à nier les limites et à fuir
les personnes fragiles et blessées :
elles ont le pouvoir de remettre en
question la direction que nous avons



choisie, en tant qu’individus et en
tant que communautés ». [9]

Jean XXIII fut le premier à introduire
la perspective d’un désarmement
intégral qui ne peut s’affirmer que
par le renouveau du cœur et de
l’intelligence. Il écrivait ainsi dans 
Pacem in terris : « Que tous en soient
bien convaincus : l’arrêt de
l’accroissement du potentiel
militaire, la diminution effective des
armements et - à plus forte raison -
leur suppression, sont choses
irréalisables ou presque sans un
désarmement intégral qui atteigne
aussi les âmes : il faut s’employer
unanimement et sincèrement à y
faire disparaître la peur et la
psychose de guerre. Cela suppose
qu’à l’axiome qui veut que la paix
résulte de l’équilibre des armements,
on substitue le principe que la vraie
paix ne peut s’édifier que dans la
confiance mutuelle. Nous estimons
que c’est là un but qui peut être

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


atteint, car il est à la fois réclamé par
la raison, souverainement désirable,
et de la plus grande utilité ». [10]

C’est là un service fondamental que
les religions doivent rendre à
l’humanité souffrante, en étant
attentives à la tentative croissante de
transformer en armes même les
pensées et les paroles. Les grandes
traditions spirituelles, tout comme
l’usage approprié de la raison, nous
font aller au-delà des liens du sang
ou de l’ethnie, et dépasser ces
fraternités qui reconnaissent
seulement ceux qui leur ressemblent
et qui rejettent ceux qui leur sont
différents. Aujourd’hui, nous voyons
que cela ne va pas de soi.
Malheureusement, il est de plus en
plus courant dans le panorama
contemporain de faire entrer des
mots de la foi dans le combat
politique, de bénir le nationalisme et
de justifier religieusement la
violence et la lutte armée. Les

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10


croyants doivent réfuter activement,
avant tout par leur vie, ces formes de
blasphème qui obscurcissent le Saint
Nom de Dieu. C’est pourquoi, avec
l’action, il est plus que jamais
nécessaire de cultiver la prière, la
spiritualité, le dialogue œcuménique
et interreligieux comme voies de
paix et langages de rencontre entre
traditions et cultures. Partout dans le
monde, il est à souhaiter que «
chaque communauté devienne une
“maison de paix”, où l’on apprend à
désamorcer l’hostilité par le
dialogue, où l’on pratique la justice et
cultive le pardon ». [11] Aujourd’hui
plus que jamais, en effet, il faut
montrer que la paix n’est pas une
utopie, grâce à une créativité
pastorale attentive et fructueuse.

D’autre part, cela ne doit pas
détourner l’attention de chacun sur
l’importance de la dimension
politique. Que ceux qui sont appelés
à assumer des responsabilités

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11


publiques aux plus hauts niveaux et
dans les instances les plus qualifiées
« étudient à fond le problème d’un
équilibre international vraiment
humain, d’un équilibre à base de
confiance réciproque, de loyauté
dans la diplomatie, de fidélité dans
l’observation des traités. Qu’un
examen approfondi et complet
dégage le point à partir duquel se
négocieraient des accords amiables,
durables et bénéfique ». [12] C’est la
voie désarmante de la diplomatie, de
la médiation, du droit international,
démentie malheureusement par de
plus en plus fréquentes violations
d’accords difficilement obtenus, dans
un contexte qui nécessiterait non pas
la délégitimation, mais bien plutôt le
renforcement des institutions
supranationales.

Aujourd’hui, la justice et la dignité
humaine sont plus que jamais
exposées aux déséquilibres de
pouvoir entre les plus puissants.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12


Comment vivre une période de
déstabilisation et de conflits tout en
se libérant du mal ? Il nous faut
encourager et soutenir toute
initiative spirituelle, culturelle et
politique qui maintienne vive
l’espérance en contrant la diffusion
d’« attitudes fatalistes, comme si les
dynamiques en acte étaient
produites par des forces
impersonnelles anonymes et par des
structures indépendantes de la
volonté humaine ». [13] En effet, si «
la meilleure façon de dominer et
d’avancer sans restrictions, c’est de
semer le désespoir et de susciter une
méfiance constante, même sous le
prétexte de la défense de certaines
valeurs », [14] on doit opposer à une
telle stratégie le développement de
sociétés civiles conscientes, de
formes d’association responsables,
d’expériences de participation non
violente, de pratiques de justice
réparatrice à petite et à grande
échelle. Léon XIII l’avait déjà

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr.html


clairement souligné dans
l’encyclique Rerum novarum : «
L’expérience que fait l’homme de
l’exiguïté de ses forces l’engage et le
pousse à s’adjoindre une coopération
étrangère. C’est dans les Saintes
Écritures qu’on lit cette maxime :
“Mieux vaut vivre à deux que
solitaire ; il y a pour les deux un bon
salaire dans leur travail ; car s’ils
tombent, l’un peut relever son
compagnon. Malheur à celui qui est
seul et qui tombe sans avoir un
second pour le relever !” ( Qo 4, 9-10).
Et cet autre : “Le frère qui est aidé
par son frère est comme une ville
forte” ( Pr 18, 19) ». [15]

Que cela soit un fruit du Jubilé de
l’Espérance qui a incité des millions
d’êtres humains à se redécouvrir
pèlerins et à entreprendre en eux-
mêmes ce désarmement du cœur, de
l’esprit et de la vie auquel Dieu ne
tardera pas à répondre en
accomplissant ses promesses : « Il

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15


jugera entre les nations, il sera
l’arbitre de peuples nombreux. Ils
briseront leurs épées pour en faire
des socs et leurs lances pour en faire
des serpes. On ne lèvera plus l’épée
nation contre nation, on n’apprendra
plus à faire la guerre. Maison de
Jacob, allons, marchons à la lumière
de Yahvé » (Is 2, 4-5).

Du Vatican, le 8 décembre 2025

LÉON PP. XIV

__________________________

[1] Cf. Bénédiction apostolique “Urbi
et Orbi” et premier salut, Loggia
centrale de la basilique Saint-Pierre
(8 mai 2025).

[2] Augustin d’Hippone, Discours 357,
3.

[3] Ibid., 1.

[4] Jean XXIII, Lett. enc. Pacem in
terris (11 avril 1963), n. 111.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/urbi/documents/20250508-prima-benedizione-urbietorbi.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref2
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


[5] Cf. SIPRI Yearbook: Armaments,
Disarmament and International
Security (2025).

[6] Augustin d’Hippone, Discours 357,
1.

[7] Conc. œcum. Vat. II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 80.

[8] François, Lett. enc. Fratelli tutti (3
octobre 2020), n. 4.

[9] Id., Lettre au directeur du Corriere
della Sera (14 mars 2025).

[10] Jean XXIII, Lett. enc. Pacem in
terris (11 avril 1963), n. 113.

[11] Discours aux évêques de la
Conférence épiscopale italienne (17
juin 2025).

[12] Jean XXIII, Lett. enc. Pacem in
terris (11 avril 1963), n. 118.

[13] Benoît XVI, Lett. enc. Caritas in
veritate (29 juin 2009), n. 42.

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#4.
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#42.
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#42.
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#42.
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#42.


[14] François, Lett. enc. Fratelli tutti
(3 octobre 2020), n. 15.

[15] Léon XIII, Lett. enc. Rerum
novarum (15 mai 1891), n. 37.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/message-de-
leon-xiv-vers-une-paix-desarmee-et-

desarmante/ (20/01/2026)

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#15
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://opusdei.org/fr-cd/article/message-de-leon-xiv-vers-une-paix-desarmee-et-desarmante/
https://opusdei.org/fr-cd/article/message-de-leon-xiv-vers-une-paix-desarmee-et-desarmante/
https://opusdei.org/fr-cd/article/message-de-leon-xiv-vers-une-paix-desarmee-et-desarmante/
https://opusdei.org/fr-cd/article/message-de-leon-xiv-vers-une-paix-desarmee-et-desarmante/

	Message de Léon XIV : vers une paix désarmée et désarmante

