
opusdei.org

L’Opus Dei vu de
près

P. Luis Miguel Revista Christus
Portugal, juillet 2000

22/03/2001

Dans la vie quotidienne avec le
bienheureux Josémaria, comment se
manifestait sa sainteté ?

Dans la vie du bienheureux
Josémaria Escriva on devinait à une
foule de détails son union à Dieu,
pleine de naturel. Elle se manifestait,
par exemple, par la dévotion avec
laquelle il faisait une génuflexion



devant le Seigneur présent dans le
tabernacle. Elle se remarquait aussi à
son sourire, à son travail ordonné, à
sa préoccupation constante pour les
autres, à son regard aimable, même
lorsqu’il était fatigué.

Vivre avec un saint, c’est un
privilège, une école. C’est aussi un
motif de joie permanent, parce que
son effort généreux pour exercer
toutes les vertus chrétiennes créait
autour de lui une ambiance de joie,
de prière, de sérénité.

Quelles caractéristiques le
distinguaient des autres personnes ?
Qu’a-t-il légué à la société
contemporaine ?

Les saints ont toujours « quelque
chose » d’authentique, quelque chose
d’humain, qui est en même temps
surnaturel, et c’est précisément cela
qui attire chez eux. Ils ne passent pas
leur vie à s’adapter au monde qui les
entoure. Au contraire ils essayent



d’approcher le monde de Dieu, et
pour cela ils s’efforcent de
s’identifier à Jésus-Christ. En ce sens,
on peut dire qu’ils sont
profondément libres, inclassables.
Les saints ont souvent été des «
signes de contradiction » par rapport
à ceux qui n’acceptent pas les vérités
essentielles.

C’est ce qui se passait avec le
bienheureux Josémaria. Il était très
normal, cordial, sympathique. Il
fuyait toute forme d’extravagance. Il
avait, en plus, un profond amour de
la liberté, dont l’origine était son
amour passionné pour Dieu notre
Seigneur : c’était là l’une de ses
caractéristiques distinctives. Il était
convaincu que celui qui aime est
véritablement libre.

Son principal héritage, ce sont, je
pense, les milliers de personnes qui
se sont approchées de Dieu grâce à
son travail sacerdotal, qui ont



découvert que l’on peut trouver le
Seigneur dans le travail et dans
l’accomplissement des devoirs
ordinaires du chrétien. J’aime à
penser que ce que le bienheureux
Josémaria a légué est comme une
semence qui est en train de s’étendre
pour donner du fruit en tout temps et
en tout lieu, dans les grandes
semailles de la vie de l’Église.

Le procès de béatification du
bienheureux Josémaria — par sa
rapidité — a ouvert un nouveau
chapitre dans l’histoire de la
Congrégation pour la Cause des
Saints. Est-ce que ce sont le pouvoir
et l’influence que l’on attribue à
l’Opus Dei au sein de l’Église et à côté
du Pape qui ont déterminé le rythme
du procès ? Ou bien est-ce que cela a
été, comme pour saint Antoine de
Lisbonne, la vénération et la
dévotion populaire qui ont fait
avancer la déclaration de ses vertus
et sa béatification ?



Je souhaite préciser que dans
l’histoire de l’Église — et il est
logique qu’il en soit ainsi — les cas
dans lesquels la sainteté des
serviteurs de Dieu a été déclarée
quelques années après leur mort
sont loin d’être rares. Au cours du
Concile Vatican II, les Pères
conciliaires ont répété fréquemment
qu’il était nécessaire de présenter
des figures contemporaines comme
modèles d’union à Dieu pour les
chrétiens. Cela m’a remplit de joie de
voir proclamer les vertus héroïques
de la Mère Maravillas ou du Père
Allegra dans un intervalle de temps
très court à partir du moment où le
Seigneur les a rappelés à lui. Je
pourrais mentionner d’autres noms.
En citant ces exemples, et d’autres, je
ne doute pas que ces procès ont été
un grand cadeau de Dieu à l’Église.

En ce qui concerne le procès de
béatification du fondateur de l’Opus
Dei, il ne s’explique pas par un



supposé pouvoir de l’Opus Dei, qui
n’existe pas ; ni seulement par la
dévotion populaire, qui, elle, existe,
mais que l’Église, dans ce cas, comme
dans tous les autres cas, évalue avec
soin. On sait que non seulement le
Saint-Siège, avant de déclarer
quelqu’un bienheureux ou saint,
vérifie en profondeur que cette
personne a une renommée de
sainteté, mais il juge également en
détail si elle a vécu héroïquement les
vertus chrétiennes ; enfin, il attend la
garantie de Dieu sur cette
déclaration, par un miracle qui
confirme la sainteté de vie de
l’intéressé.

De plus, j’insiste sur l’influence qu’a
eu l’esprit du concile Vatican II,
esprit qui a été concrétisé d’abord
par le pape Paul VI, et depuis 1983,
par Jean Paul II, et qui a simplifié les
normes sur les démarches de la
cause des saints. La nouvelle
législation a permis que toutes les



causes puissent être instruites en
nettement moins de temps
qu’auparavant.

Tout comme Jean Paul II, le
bienheureux Josémaria avait une
profonde sensibilité mariale et une
dévotion toute particulière pour
Fatima. On parle d’une rencontre
avec sœur Lucie, et de ce qu’il a été le
premier bienheureux à venir à
Fatima en tant que pèlerin…

Le bienheureux Josémaria a connu
sœur Lucie en 1945, lorsqu’elle vivait
à Tuy. Le fondateur de l’Opus Dei
était allé dans cette ville pour rendre
visite à l’évêque, un ami à lui, et
celui-ci lui a présenté sœur Lucie, qui
à son tour l’a encouragé à passer la
frontière et à se rendre en pèlerinage
à Fatima. Elle est même intervenue
pour régler la question des visas. Ce
n’était pas dans les projets du
bienheureux Josémaria, mais il a
accédé à cette demande de sœur



Lucie : en deux mots, on peut dire
que c’est elle qui est « la responsable
directe » du premier voyage du
bienheureux Josémaria au Portugal.

Déjà lors de cette première visite à ce
lieu privilégié, Mgr Escriva avait été
très ému par la dévotion des
Portugais pour la Sainte Vierge. Il est
retourné au Portugal en d’autres
occasions, et à chaque fois il en a
profité pour aller prier à la «
Capelinha » : très souvent il est resté
un long moment sur l’esplanade du
sanctuaire, à coté de la « Capelinha
» ; il s’y rendait pour se réfugier
auprès de Notre Dame. En cela, le
bienheureux Josémaria voulait être
très portugais.

Comme vous le savez, c’est la
première fois que des enfants sont
béatifiés dans la catégorie des
confesseurs (témoins de la foi). Le
fait que, sans être martyrs, des petits
bergers de l’âge de Francisco et



Jacinta soient béatifiés est une chose
nouvelle. Au cours du procès, cette
question a soulevé des doutes sur la
légitimité de l’idée que des enfants
pouvaient déjà pratiquer les vertus
chrétiennes à un degré héroïque.
Qu’en pensez-vous ?

La joie que j’ai éprouvée à la
béatification des « pastorinhos » a été
très grande. Dans certains milieux —
je ne sais pas pourquoi — l’on
dévalorise l’importance des enfants
et le degré de maturité humaine et
d’union à Dieu auquel ils peuvent
parvenir. Si nous nous remémorons
l’Évangile, nous nous souvenons des
nombreux enseignements de notre
Seigneur à propos des enfants : ce
sont les préférés de Dieu, des
exemples de simplicité ; de plus, les
adultes ont la grave responsabilité de
ne pas les scandaliser ; au contraire,
ils doivent les aider à prendre le
chemin du bien.



Dans ce travail, qui consiste à
apprendre aux enfants à cultiver les
vertus — que l’on peut vivre, j’insiste,
lorsque l’on est enfant : combien de
fois je l’ai vu ! — il est très important
de leur offrir des modèles proches,
semblables à eux de part leurs
circonstances et leur mentalité,
comme Francisco et Jacinta.

Mais les enfants peuvent également
être des modèles pour les adultes :
méditons l’invitation de l’Évangile,
sachons redevenir des enfants. Cette
invitation suppose un processus de
maturation qui nous pousse à
retrouver la simplicité, l’innocence ;
et à haïr le mal, le péché. C’est
seulement avec ce cœur purifié que
l’on parvient à parler à Dieu et à
l’écouter, comme dans ces
conversations pleines
d’enchantement des « pastorinhos »
avec notre Mère Sainte Marie.



Le Préfet de la Congrégation pour la
Cause des Saints a défendu l’idée que
chaque béatification a son
originalité. En faisant une
comparaison, qu’elle est l’originalité
du bienheureux Josémaria et quelle
est celle des petits bergers ?

J’aimerais plutôt souligner quelque
chose qu’ils ont en commun : leur
désir absolu d’accomplir la volonté
de Dieu. Cette volonté a été
manifestée aux « pastorinhos » d’une
façon extraordinaire, par les
apparitions de la Vierge. Le
bienheureux Josémaria a compris la
volonté de Dieu grâce à des lumières
inattendues ou à des
éclaircissements obtenus dans ses
moments d’oraison, après qu’il ait
beaucoup prié. Dieu indique à
chacun son chemin. Mais il est
impressionnant de voir que la
sainteté consiste toujours à mettre sa
propre vie, sa vie tout entière, au



service de l’appel de Dieu, de la
vocation reçue.

De plus, en fin de compte, les âmes
de tous les saints ont la transparence
d’une âme d’enfant. Je me rappelle
que, au cours des jours qui
précédaient ses noces d’or
sacerdotales, le bienheureux
Josémaria disait qu’il se trouvait
devant Dieu comme un enfant qui
balbutie.

Quelle répercussion peut avoir la
béatification des petits bergers et la
réalité de Fatima dans l’Église
d’aujourd’hui ? Quel incidence cela
aura-t-il dans la pastorale familiale et
dans la catéchèse ?

Je considère cette béatification
comme un pas très important, pour
de nombreuses raisons. Je pense que
son sens est très profond, parce
qu’elle est directement liée à une
intervention de Dieu dans l’histoire



des hommes, précisément à travers
les petits et les humbles.

De plus, il est habituel que la sainteté
des enfants mette en évidence
l’ambiance chrétienne du foyer dans
lequel ils sont nés. C’est pourquoi je
vois aussi dans cette béatification un
encouragement très fort pour tant de
pères et de mères de famille qui
s’efforcent de transmettre à leurs
enfants, avec naturel, le meilleur de
ce qui se trouve dans leurs âmes, la
foi, par des pratiques de piété vécues
en famille. Aussi, la déclaration du
Pape selon laquelle Francisco et
Jacinta peuvent se compter parmi les
bienheureux du Ciel est — entre
autres choses — comme un rappel de
l’importance de la famille pour
l’Église. Les familles préparent l’âme
des enfants à recevoir la grâce de
Dieu tout au long de leur vie.

Il me semble entendre l’écho des
paroles du bienheureux Josémaria,



qui répétait fréquemment : je bénis
de mes deux mains de prêtre l’amour
humain, l’amour saint des époux.

Il y a quelque temps on évoquait la
possibilité pour l’Église de déclarer
un nouveau dogme marial : celui de
la Corrédemption de Notre Dame. Il y
avait, et il y a, des théologiens qui ont
défendu l’importance de ce dogme
alors que d’autres défendaient l’idée
qu’aucune déclaration formelle de la
part de l’Église n’était nécessaire.
Quelle est votre position ?

C’est une question qui touche à
l’approfondissement de la foi.
Compris correctement, le concept de
« Corrédemptrice » est, sans aucun
doute, applicable à la très Sainte
Vierge, mais le déclarer ou non
comme dogme revient au Pape ou à
un concile Œcuménique.

Quels sont, dans les grandes lignes,
les traits fondamentaux du pontificat
de Jean-Paul II, et quelle trace va-t-il



laisser à l’intérieur de l’Église, dans
le dialogue œcuménique et dans la
relation entre l’Église et la société ?

Dès le premier instant, le programme
du pontificat de Jean-Paul II a été
orienté vers l’idéal qui consiste à
ouvrir les portes du monde au Christ.
« N’ayez pas peur ! », a crié le Pape
au cours des premiers jours de son
ministère. Pendant de ces années,
l’Église a approfondi, sans complexe,
les perspectives prometteuses
ouvertes par le Concile Vatican II,
afin que le Christ soit effectivement
présent dans toutes les réalités de la
vie des hommes.

Il y a là une entreprise de grande
envergure, qui doit toucher tous les
chrétiens, et dont personne parmi
ceux qui se savent enfants de Dieu,
ne peut se considérer étranger. Dans
ce pontificat, grâce à Dieu, les
catholiques se sont sentis et se
sentent convoqués par l’appel



constant du Pape à une nouvelle
évangélisation, à cette ouverture au
Christ des cœurs humains et des
structures sociales.

Nous devons prier pour que, dans cet
effort commun pour illuminer le
monde avec la lumière du Christ,
nous parcourions le chemin de la
pleine unité de tous les chrétiens.
Dans ces dernières années, il y a eu
des signes très encourageants, qui
réveillent l’espérance.

On connaît le document « Nous
sommes l’Église », qui a reçu l’appui
de milliers de signatures, surtout de
catholiques des pays du nord de
l’Europe. L’un des thèmes principaux
de ce document est le rôle de la
femme dans l’Église. Que pensez-
vous de ce rôle, et quelle perspective
voyez-vous pour elle dans l’avenir ?

On comprend qu’il soit difficile à
certains de saisir que le sacerdoce
catholique est réservé seulement aux



hommes. Mais, franchement, je
pense que la question du rôle de la
femme dans l’Église est beaucoup
plus riche et plus large. Limiter le
discours de la fonction de la femme
dans l’Église au thème du sacerdoce
ministériel me semble très
réducteur, d’autant que ce sujet a été
définitivement clarifié par le
Magistère de l’Église.

L’apport de la femme à la vie
ecclésiale a, selon moi, un très grand
intérêt. Ce sera l’un des aspects que
nous verrons se développer avec
force dans l’avenir, non pas à travers
des revendications hypocrites, mais
surtout par l’effet de l’expérience de
la vie des femmes chrétiennes.

L’Église a besoin de façon urgente de
femmes qui vivent avec cohérence
leur foi dans toutes les circonstances,
qui promeuvent des initiatives
originales d’évangélisation, qui
apportent leur point de vue sur de



nombreuses questions, qui soient des
témoins courageux de Jésus Christ. Je
ne doute pas que, dans les
prochaines années, nous soyons en
conditions de témoigner d’une
véritable mobilisation pacifique de
femmes chrétiennes, d’un effort de
sainteté et d’apostolat, d’étude et de
préparation doctrinale, dont le fruit
sera un enrichissement de l’Église
dans son ensemble.

© Revista Christus 2000

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/lopus-dei-vu-
de-pres/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/lopus-dei-vu-de-pres/
https://opusdei.org/fr-cd/article/lopus-dei-vu-de-pres/
https://opusdei.org/fr-cd/article/lopus-dei-vu-de-pres/

	L’Opus Dei vu de près

