
opusdei.org

Lettre du Prélat (mai
2009)

Nous contemplons pendant ce
mois notre Dame, Mère de Jésus
et notre Mère, élevée corps et
âme aux cieux, et nous la
voyons dans la joie et la gloire
de la Résurrection.

07/05/2009

Très chers, que Jésus garde mes filles
et mes fils !

Cette année, le mois de mai se
déroule entièrement pendant le
temps pascal. La joie de la



Résurrection de Jésus-Christ
imprègne la vie de l’Église, sur terre
et au ciel. C’est ce gaudium cum pace
que toutes et tous nous
expérimentons déjà.

Comme c’est logique, nous
contemplons en ces jours notre
Dame, Mère de Jésus et notre Mère,
élevée corps et âme aux cieux, et
nous la voyons dans la joie et la
gloire de la Résurrection. Les
larmes qui étaient les siennes au
pied de la Croix se sont
transformées en un sourire que
rien n’effacera tandis que sa
compassion maternelle envers
nous demeure intacte.
L’intervention secourable de la
Vierge Marie au cours de l’histoire
l’atteste et ne cesse de susciter à
son égard, dans le peuple de Dieu,
une confiance inébranlable : la
prière du Souvenez-vous exprime
très bien ce sentiment. Marie aime
chacun de ses enfants, portant



d’une façon particulière son
attention sur ceux qui, comme son
Fils à l’heure de la Passion, sont en
proie à la souffrance ; elle les aime
tout simplement parce qu’ils sont
ses enfants, selon la volonté du
Christ sur la Croix[1].

Méditons ces mots du pape et
réfléchissons aux motifs de notre
dévotion envers la Sainte Vierge
pour lui redonner une nouvelle
vigueur. Les motifs sont clairs :
Marie est la Mère de Dieu et elle est
notre Mère. C’est la raison pour
laquelle nous ressentons la nécessité
de développer une tendre et ardente
dévotion mariale, solidement
enracinée sur la Révélation divine
exposée par le Magistère de l’Église.
Le très cher don Alvaro le rappelait
dans une lettre écrite en 1987.
Considérant la mission maternelle de
Marie qui répond à un dessein de
Dieu bien précis, il nous disait : «
c’est un fait irréfutable que là où



l’Église s’implante, moyennant la
grâce du Christ et la réponse tenace
et sacrifiée des évangélisateurs, là
aussi se trouve la Mère de l’Église
[…]. Il s’ensuit que la reconnaissance
envers Marie naît et se développe ;
que pousse la plante féconde de la
dévotion mariale dont témoignent de
façon visible les temples et les
sanctuaires qui, tels une
constellation lumineuse, recouvrent
le territoire des pays où s’enracine la
foi et donnent à l’existence des
chrétiens une dimension de foyer
que seule la très Sainte Vierge est
capable de susciter»[2].

Quelle grande vérité ! Tous les
chrétiens forment une seule famille,
la Sainte Église, dans laquelle Jésus-
Christ est l’aîné d’une multitude de
frères[3], et dans laquelle la présence
de la Mère, Marie très Sainte, ne peut
manquer. Jésus nous montre le
chemin qu’il faut parcourir pour
parvenir à la sainteté, pour nous



identifier totalement à lui ; et la
Sainte Vierge nous encourage tout au
long de ce pèlerinage pour que nous
atteignions le but : la vie éternelle
avec Dieu et avec tous les anges et les
saints.

L’art chrétien nous le montre bien,
lorsqu’il offre à la vénération des
fidèles la représentation de Marie
avec l’Enfant Jésus dans ses bras. Par
son attitude et par son regard, notre
Mère semble nous suggérer : regarde
mon Fils, ton Frère aîné et imite-le en
toute chose ; parcours le chemin qu’il
a parcouru ; fais grandir en ton cœur
les désirs de Rédemption qui
emplissaient le sien ; aie compassion
de tes frères et de tes sœurs comme
lui a eu compassion de tous.

Au cours de ces prochains jours, des
milliers et des milliers de personnes
se rendront en pèlerinage dans les
endroits les plus variés où l’on
vénère la très Sainte Vierge, avec le



désir d’y retrouver Jésus, de lui
ressembler davantage, suivant en
cela l’invitation que saint Josémaria
adressait à ses filles et à ses fils et à
bien d’autres personnes. Nous
constatons que le pèlerinage du mois
de mai est devenu sous toutes les
latitudes une merveilleuse réalité
que nous accomplissons sans bruit,
suivant les pas de notre fondateur
qui fit son premier pèlerinage en
1935. Je respecte et j’aime les
autres manifestations publiques
de piété, a-t-il écrit dans l’une de ses
homélies, mais, personnellement, je
préfère essayer d’offrir à Marie
une affection et un enthousiasme
analogues, au cours de visites
personnelles, ou en petits groupes,
avec toute la saveur que donne
l’intimité[4].

Très souvent, ce pèlerinage aura
pour but un endroit proche de notre
résidence, peut-être dans la ville
même où nous habitons ou dans ses



environs. Dans certains cas, je pense
par exemple aux malades ou à ceux
qui ne peuvent se déplacer, il ne sera
peut-être même pas possible de sortir
et cependant, dans ces circonstances
aussi il est possible de faire son 
pèlerinage du mois de mai à la Sainte
Vierge. Car l’essentiel n’est pas dans
le déplacement physique d’un
endroit à un autre, mais bien dans le
voyage intérieur de l’âme, qui nous
pousse à nous situer tout près de
Sainte Marie, et, par conséquent, plus
près de Jésus.

Le pape Jean Paul II faisait
remarquer que, dans les endroits
consacrés à la Sainte Vierge répartis
à travers le monde, on remarque une
présence spéciale de la Mère. Nous
savons qu’il est impossible de
dénombrer ces lieux, qui de plus
présentent une grande variété :
depuis les oratoires dans les maisons
et les niches dans les rues, où la
représentation de la Mère de Dieu



apparaît, lumineuse, jusqu’aux
chapelles et aux églises construites
en son honneur. Il est clair
également que, dans quelques-uns de
ces endroits, les hommes ressentent
d’une façon toute spéciale la
présence de notre Mère : dans les
sanctuaires mariaux. « Le testament
singulier du Seigneur sur la Croix se
réalise de façon admirable dans ces
endroits : là l’homme s’abandonne et
se confie à Sainte Marie, et il vient là
pour être avec elle comme l’on vient
pour passer un moment auprès de sa
propre Mère ; il lui ouvre son cœur et
lui parle de tout : il la reçoit chez lui,
c’est-à-dire qu’il lui fait part de tous
ses problèmes »[5].

Les fidèles viennent là auprès de
Marie, dans le but de trouver ou de
fortifier « la foi et les moyens de
l’alimenter. Ils cherchent les
sacrements de l’Église, surtout la
réconciliation avec Dieu et la
nourriture de l’Eucharistie. Et ils



repartent vivifiés, pleins de
reconnaissance pour Notre Dame,
Mère de Dieu et notre Mère »[6].

Nous conservons tous en mémoire,
comme un véritable trésor, une telle
expérience. Qui n’a pas expérimenté
une plus grande proximité de Dieu,
après avoir rendu visite à la Sainte
Vierge dans un esprit de prière et de
pénitence, comme saint Josémaria
nous a appris à le faire ? Qui n’a pas
touché du doigt l’efficacité de ce
recours à Sainte Marie, pour raviver
la foi d’une personne qui en avait
besoin, pour l’aider à être plus
proche de Dieu, pour ouvrir de plus
larges horizons à celui qui résiste à
l’appel du Seigneur à être plus
généreux ? Jésus-Christ désire que sa
grâce nous parvienne à travers
Sainte Marie. C’est pourquoi,ne plus
se rendre dans les sanctuaires que
l’amour de ses enfants lui ont
construits n’est pas sans
importance ; passer devant l’une



de ses représentations sans lui
adresser un salut affectueux n’est
pas sans importance ; laisser le
temps s’écouler sans lui chanter
cette amoureuse sérénade qu’est le
Saint Rosaire, chanson remplie de
foi, épithalame de l’âme qui va à
Jésus par Marie n’est pas sans
importance[7]. Demandons-nous
maintenant : comment mettre plus
d’amour dans ma façon de regarder
les représentations de notre Mère ?
Comment savourer chaque Ave
Maria, le Salve Regina, le Regina
Cœli ? À qui vais-je me proposer de
parler de l’amour de Marie et de
l'amour envers Marie ?

Cette dévotion mariale et d’autres
peuvent donner du relief et de la
couleur au mois de mai. L’essentiel
est de se rapprocher chaque fois
davantage de Jésus-Christ, en suivant
le chemin que nous montre sa très
Sainte Mère. Chaque rencontre avec
Notre Dame se traduit par une



invitation à regarder le Christ.
Comme le signalait Benoît XVI dans
un sanctuaire marial, cette
invitation, pour l’homme en quête,
se transforme toujours à nouveau
en une question spontanée, une
question adressée en particulier à
Marie, qui nous a donné le Christ
comme son Fils : « Montre nous
Jésus ! » Nous prions ainsi
aujourd’hui de tout notre cœur ;
nous prions ainsi également en
d’autres moments, intérieurement
à la recherche du visage du
Rédempteur. « Montre-nous Jésus !
» Marie répond, en nous le
présentant tout d’abord comme un
enfant. Dieu s’est fait petit pour
nous[8].

Arrêtons-nous une fois de plus sur
les phrases que saint Josémaria a
écrites dans les années 30, au siècle
dernier, et qui ont aidé des milliers
de personnes à se mettre sur les
voies de la contemplation dans la vie



ordinaire : Si tu veux être grand,
fais-toi petit […]. Le début du
chemin dont le terme est d’être
complètement fou de Jésus, est un
amour confiant envers Marie. —
Veux-tu aimer la Sainte Vierge ? —
Eh bien ! fréquente-la. Comment ?
— En récitant bienle chapelet[9].

La considération attentive,
intérieure, des mystères du Rosaire
et leur récitation font défiler sous
nos yeux les moments les plus
importants de la vie de Jésus et de
Marie. Il est ainsi plus facile de
parcourir le chemin qui conduit au
ciel, en rectifiant la route si
nécessaire, en montrant à ceux qui
nous accompagnent le raccourci qui
conduit sûrement au bonheur
éternel. En admirant ces scènes, nous
comprenons « comment le fiat de
l’humble Servante du Seigneur est le
principe du retour à Dieu de
l’humanité, qui atteint le but de son



chemin dans la gloire de celle qui est
Toute Sainte »[10].

Il y a d’autres détails d’affection
envers la Sainte Vierge que nous
pouvons soigner : je reviens sur cette
pratique propre aux personnes
amoureuses et que saint Josémaria a
répandue : adresser un regard
affectueux aux représentations de
Notre Dame que nous voyons tous les
jours — au coin d’une rue, sur une
place, à l’intérieur d’une église, dans
l’une des pièces de notre maison… —
accompagnant ce regard d’une
oraison jaculatoire comme
expression très personnelle de notre
amour filial. Notre Père agissait ainsi
et mettait tout son effort à saluer les
représentations de Notre Dame sur
les lieux où il travaillait et où il
vivait. C’étaient des manifestations
de son affection filiale dans
lesquelles se reflétait le fond de son
âme : des regards remplis de
douleur, ou de reconnaissance, ou



des suppliques, selon les
circonstances, mais toujours des
expressions d’un amour véritable.

Il conseillait aussi d’avoir dans son
portefeuille ou dans son sac à main
une image de la Sainte Vierge,
comme l’on a des photos des
personnes que l’on chérit pour les
avoir toujours présentes et leur
adresser toute notre affection. Il
éprouvait une grande joie à l’idée
d’avoir contribué à essaimer à
travers le monde des représentations
mariales. Dans l’Opus Dei, disait-il, 
nous avons constamment
manifesté notre amour envers
Notre Dame, installant des
milliers d’images de la Sainte
Vierge à travers le monde,
promouvant des pratiques de piété
mariale sur tous les continents :
en Europe, en Asie, en Afrique, en
Amérique, en Océanie ; nous
conduisions la jeunesse par ce
chemin, en toute liberté. Sans



liberté, cela n’est pas possible.
Mais cela est naturel : comment
n’aimerions-nous pas la Mère de
Dieu qui est notre Mère ? En plus,
nous avons besoin d’elle ! Moi, j’ai
besoin d’elle. Comme un petit
enfant qui, lorsqu’il a peur dans
l’obscurité de la nuit, crie :
Maman ! C’est ainsi que je dois
très souvent m’écrier dans mon
cœur, sans bruit de paroles :
Mère ! Maman, ne m’abandonne
pas. C’est cela la vie intérieure :
naturel, simplicité. Je ne peux
vivre autrement : je dois vivre
comme un homme. Et devant Dieu,
qui est éternel, je suis comme un
petit enfant qui ne vaut rien[11].

La liturgie applique à la très Sainte
Vierge les paroles d’un Psaume : le
psalmiste percevant de loin ce lien
maternel qui unit la Mère du
Christ et le peuple croyant,
prophétise au sujet de la Vierge
Marie que « les plus riches du



peuple… quêteront ton sourire
» (Ps 44, 13). Ainsi, à l’instigation
de la Parole inspirée de l’Écriture,
les chrétiens ont-ils depuis
toujours quêté le sourire de Notre
Dame, ce sourire que les artistes
au Moyen-âge, ont su si
prodigieusement représenter et
mettre en valeur. Ce sourire de
Marie est pour tous, affirme le pape
Benoît XVI ; il s’adresse cependant
tout spécialement à ceux qui
souffrent, afin qu’ils puissent y
trouver le réconfort et
l’apaisement. Rechercher le
sourire de Marie n’est pas le fait
d’un sentimentalisme dévot ou
suranné, mais bien plutôt
l’expression juste de la relation
vivante et profondément humaine
qui nous lie à celle que le Christ
nous a donnée pour Mère[12].

Confions à Notre Dame toutes les
personnes qui souffrent dans leur
âme ou dans leur corps : les malades,



ceux qui se sentent seuls ou
abandonnés, ceux qui ont été touchés
par les calamités naturelles, ceux qui
subissent persécution et violence de
toutes sortes… Nul ne peut rester
hors d’atteinte de notre prière.

Prions tout particulièrement, je vous
le rappelle tous les mois car c’est une
nécessité toujours actuelle, pour la
personne et les intentions du pape ;
maintenant pour les fruits de son
voyage en Terre Sainte, du 8 au 15 de
ce mois. Priez aussi pour les fidèles
de la Prélature qui recevront
l’ordination sacerdotale le 23 mai
prochain, veille de la solennité de
l’Ascension, qui dans beaucoup de
pays sera célébrée le dimanche 24.
Demandons à l’Esprit Saint à
l’occasion de la prochaine fête de la
Pentecôte, le dernier jour du mois de
mai, de répandre en abondance ses
dons sur l’Église et sur le monde, et
de préparer en même temps le cœur
de tous à recevoir ces dons.



Je suis rentré, il y a peu de jours d’un
voyage au Japon et à Taiwan : j’ai pu
constater une fois de plus comment
l’esprit de l’Opus Dei s’enracine chez
des personnes de toutes les races et
de toutes les cultures. Dans les deux
pays, outre le fait de me savoir
accompagné de toutes et de tous, et
de prier avec vous tous, j’ai eu, parmi
beaucoup d’autres, deux grandes
joies. À Nagasaki, j’ai visité le
sanctuaire d’Oura, où l’on vénère les
martyrs de ce pays et où reste très vif
le souvenir affectueux de ceux qui
ont su garder leur foi malgré la dure
persécution. À Taipei, j’ai pu assister
au Salut et à l'adoration du le Saint-
Sacrement dans une église remplie
de fidèles : nous sommes entrés dans
une église où se trouve une
représentation de la Vierge pèlerine
au moment où avait lieu cet acte
eucharistique. Dans l’un et l’autre
endroit, il était facile de penser que
nous devons porter Jésus, par Marie,
jusqu’au dernier recoin du monde.



Rendez grâces avec moi à la Très
Sainte Trinité, source de tout bien, et
à notre Mère la Sainte Vierge. C’est
par sa médiation que nous recevons
toutes les grâces. Rendez grâces aussi
à saint Josémaria, le 17 mai prochain
ce sera l’anniversaire de sa
béatification, car il a été l’instrument
très fidèle du Seigneur pour réaliser
une semence de sainteté, de doctrine
et de charité si abondante sur toute
la terre.

Avec toute mon affection, je vous
bénis

Votre Père,

+Xavier

[1] BENOÎT XVI, Homélie au
Sanctuaire de Lourdes, 15 septembre
2008.

[2] DON ALVARO, Lettre, 31 mai 1987,
n°8.



[3] Cf. Rm 8, 29.

[4] SAINT JOSÉMARIA, Quand le
Christ passe, n° 139.

[5] JEAN PAUL II, Homélie au
Sanctuaire de Fatima, 13 mai 1982.

[6] JEAN PAUL II, Homélie au
Sanctuaire de Aparecida, 4 juillet
1980.

[7] SAINT JOSÉMARIA, La Vierge du
Pilier, texte recueilli dans « Libro de
Aragón », Saragosse 1976.

[8] BENOÎT XVI, Homélie au
Sanctuaire de Mariazell, 8 septembre
2007.

[9] SAINT JOSÉMARIA, Saint Rosaire,
Prologue.

[10] PAUL VI, Exhort. Apost. Marialis
cultus, 2 février 1974, n° 28.

[11] SAINT JOSÉMARIA, Notes prises
au cours d’une réunion, 7 avril 1974.



[12] BENOÎT XVI, Homélie au
Sanctuaire de Lourdes, 15 septembre
2008. 

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-
prelat-mai-2009/ (20/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-prelat-mai-2009/
https://opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-prelat-mai-2009/
https://opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-prelat-mai-2009/

	Lettre du Prélat (mai 2009)

