
opusdei.org

Lettre du Prélat
(janvier 2013)

Le Prélat continue de
commenter le Credo en
développant le mystère de
l’Incarnation : "voici la vraie
foi : nous croyons et nous
confessons que notre Seigneur,
Jésus-Christ, Fils de Dieu, est
Dieu et homme."

11/01/2013

Mes très chers enfants, que Jésus
vous garde !



Tout au long des fêtes de Noël, nous
nous sommes approchés très souvent
de la grotte de Bethléem pour
contempler Jésus dans les bras de sa
Mère. Nous y sommes venus pour
L’adorer, entraînés aussi par le désir
de représenter d’une certaine façon
l’humanité entière. Aujourd’hui,
alors que commence une nouvelle
année, nous lisons non sans émotion
ces mots de saint Paul dans la
deuxième lecture de la messe : 
Quand vint la plénitude des temps,
Dieu envoya son Fils, né d’une femme,
né sujet de la loi, afin de racheter les
sujets de la loi, afin de nous conférer
l’adoption filiale. [1]

Le désir de communiquer au monde
entier cette bonne nouvelle grandit
dans notre âme. Saint Josémaria
aimait à le répéter, avec un accent
toujours nouveau, quand approchait
la fête de Noël. Nous voudrions qu’Il
soit partout très bien traité, qu’on Le
reçoive avec affection dans le monde



entier. Et nous aurons essayé de
recouvrir le silence indifférent de ceux
qui ne Le connaissent pas ou ne
L’aiment pas, avec des chants de Noël,
ces chansons populaires qu’entonnent
petits et grands dans tous les pays de
vieille tradition chrétienne. Avez-vous
remarqué qu’elles parlent toujours
d’aller voir, d’aller contempler
l’Enfant-Dieu ? Comme les bergers qui,
en cette nuit bienheureuse, vinrent en
hâte, et trouvèrent Marie et Joseph et
le Nouveau-né couché dans une
crèche (Lc 2, 16). [2]

C’est avec un étonnement profond
que nous avons contemplé, ces jours
derniers, la grande manifestation de
la bienveillance divine. Ne cessons
jamais de nous en émerveiller ! 
Regardons l’Enfant, notre Amour,
dans son berceau. Et regardons-Le en
prenant conscience que nous nous
trouvons face à un mystère. Nous
devons, par la foi, accepter ce mystère
et, par la foi également, en



approfondir le contenu. [3] Pour cela,
en plus d’imiter les bergers qui se
rendirent rapidement à la grotte,
suivons l’exemple des Rois Mages,
que nous nous rappellerons lors de la
solennité prochaine de l’Épiphanie.
Grâce à leur foi humble, ils
surmontèrent les difficultés
rencontrées durant leur long voyage.
Dieu éclaira leur cœur pour qu’ils
découvrent dans la lumière d’une
étoile l’annonce de la naissance du
Messie. Ils furent dociles, et cette
docilité les conduisit jusqu’à
Bethléem. Là, entrant dans le lieu où
logeait la Sainte Famille, ils virent
l’Enfant avec Marie sa Mère, et,
tombant à genoux, se prosternèrent
devant Lui. Puis, ouvrant leurs
cassettes, ils Lui offrirent en présent
de l’or, de l’encens et de la myrrhe. [4]

Soyons nous aussi dociles aux
motions de la grâce. Cette dernière
nous parvient au moyen des
sacrements, mais aussi par notre



prière personnelle, lorsque nous
méditons les scènes de l’Évangile, ou
lorsque nous acceptons de bon gré
les conseils de la direction spirituelle
et que nous cherchons à les mettre
en pratique. Saint Thomas d’Aquin y
exhorte de façon tout à fait
cohérente : « L’esprit humain est
faible. Et tout comme il a besoin d’un
guide pour connaître les choses
divines, il a besoin d’être guidé vers
l’amour comme tenu par la main,
grâce à des réalités sensibles
adaptées à notre connaissance. La
première d’entre elles sera
l’humanité du Christ, comme le dit la
préface de Noël : “De sorte que,
connaissant Dieu sous forme visible,
nous soyons par Lui ravis en l’amour
des réalités invisibles.” » [5]

Le Credo de la messe expose avec
une grande simplicité le mystère de
l’Incarnation rédemptrice, en
confessant que le Fils de Dieu, pour
nous les hommes, et pour notre salut,



est descendu du ciel, par l’Esprit Saint
a pris chair de la Vierge Marie, et s’est
fait homme. [6] Ces quelques mots,
que nous chantons ou récitons en
nous inclinant profondément,
résument l’événement central de
l’histoire qui nous a ouvert les portes
du ciel. Dans ce texte, nous
entendons, comme en filigrane,
l’écho des trois récits de l’Incarnation
transmis par les Évangiles. Dans le
récit de l’annonce du mystère à saint
Joseph, saint Matthieu met dans la
bouche de l’ange les mêmes termes
au sujet du Fils de la Vierge Marie : «
Tu Lui donneras le nom de Jésus : car
c’est Lui qui sauvera son peuple de ses
péchés. » [7] L’incarnation et la
naissance de Jésus manifestent
l’infinie bonté divine : comme nous
ne pouvions pas retourner à Dieu par
nous-mêmes, du fait du péché
originel et de nos péchés personnels,
Il est venu à notre rencontre : Dieu a
tant aimé le monde qu’Il a donné son
Fils unique, pour que tout homme qui



croit en Lui ne périsse pas mais ait la
vie éternelle. [8] Laissez-moi vous
rappeler cette considération de notre
fondateur, par laquelle il nous
pressait de vivre d’une foi vive,
profonde : Si nous ne restons pas
émerveillés en présence des mystères
de Dieu, nous finirons par perdre la
foi. [9] Sommes-nous délicats dans
notre fréquentation du Seigneur ?
Savons-nous rendre grâce à la toute-
puissance du Seigneur qui, comme
preuve d’amour, réclame notre
soumission ?

Verbum caro factum est , le Verbe
s’est fait chair. [10] Non seulement le
Verbe de Dieu s’est approché de nous
pour nous parler, comme Il le faisait
auparavant dans l’Ancien Testament,
mais Il est devenu l’un d’entre nous,
descendant d’Adam et Ève, en
prenant chair de la Vierge Marie,
égal à nous en tout, hormis le péché 
[11] . Il a voulu venir dans notre
monde pour nous enseigner que tous



les chemins de la terre peuvent être
divins : tous les états, toutes les
professions, toutes les tâches honnêtes
[12] . Il nous invite à parcourir
saintement ces chemins, avec une
perfection surnaturelle et humaine.
Comme le Dieu avec nous s’approche
de nous de façon infinie et
merveilleuse !

Dans le récit de l’annonciation à
Notre Dame, saint Luc recueille la
conversation de l’archange Gabriel
avec Marie, lorsqu’il lui explique le
dessein de Dieu : « L’Esprit Saint
viendra sur toi, et la puissance du
Très-Haut te prendra sous son ombre ;
c’est pourquoi l’enfant sera saint et
sera appelé Fils du Très-Haut. » [13]
Vers Marie converge le regard
amoureux des trois Personnes
divines, qui l’ont choisie de toute
éternité pour être la véritable arche
d’alliance, le refuge des pécheurs, car
le Fils de Dieu était appelé à prendre
chair humaine en son sein très pur.



Sa réponse immédiate et décidée — «
Fiat mihi secundum verbum tuum »
[14] , qu’il m’advienne selon ta
parole — a ouvert la voie à ce grand
mystère consolant. Chaque jour,
quand nous récitons l’Angélus, nous
commémorons ce moment singulier
de l’histoire du salut. Avec quelle
dévotion récitons-nous cette prière ?
Rendons-nous grâce à Notre Dame
du fond de notre cœur pour son don
total à l’accomplissement du dessein
divin ? Savourons de plus en plus
cette considération de saint
Josémaria : Ô Mère, Mère ! Par ce mot
— « fiat » — vous avez fait de nous les
frères de Dieu et les héritiers de sa
Gloire. — Soyez bénie ! [15]

Toutes ces raisons, et bien d’autres
que nous pourrions avancer, peuvent
se synthétiser en une seule : « Le
Verbe s’est fait chair pour nous
rendre “participants de la nature
divine” (2 P 1, 4) : “Car telle est la
raison pour laquelle le Verbe s’est



fait homme, et le Fils de Dieu, Fils de
l’homme : c’est pour que l’homme, en
entrant en communion avec le Verbe
et en recevant ainsi la filiation
divine, devienne fils de Dieu.” » [16]

Jésus-Christ est réellement la
Deuxième Personne de la Très Sainte
Trinité : le Fils éternel du Père qui a
vraiment assumé notre nature
humaine, sans cesser pour autant
d’être Dieu. Jésus n’est pas un être en
partie divin et en partie humain, une
sorte de mélange impossible de la
divinité et de l’humanité. Il est 
perfectus Deus, perfectus homo , Dieu
parfait et homme parfait, comme
nous le proclamons dans le 
Quicumque ou Symbole d’Athanase.
Efforçons-nous d’aller au fond de
cette vérité ; demandons au Paraclet
de nous éclairer pour en saisir
davantage la profondeur, la faisant
vie de notre vie, et pour la
transmettre aux autres avec un saint
enthousiasme. N’oublions pas que



nous devons manifester à tout
moment, en toute circonstance, la
sainte fierté d’être frères et sœurs de
Jésus, enfants de Dieu le Père dans le
Christ.

Considérons-le une fois de plus : «
Voici la vraie foi : nous croyons et
nous confessons que notre Seigneur,
Jésus-Christ, Fils de Dieu, est Dieu et
homme. Il est Dieu, de la substance
du Père, engendré avant les siècles ;
et Il est homme, de la substance de sa
mère, né dans le temps. Dieu parfait,
homme parfait, composé d’une âme
rationnelle et d’un corps humain.
Égal au Père selon la divinité,
inférieur au Père selon l’humanité.
Bien qu’Il soit Dieu et homme, il n’y a
pas cependant deux Christs, mais un
Christ. Un, non parce que la divinité
a passé dans la chair, mais parce que
l’humanité a été assumée en Dieu. Un
absolument, non par un mélange de
substance, mais par l’unité de
personne. » [17]



Nous nous trouvons évidemment en
présence d’un mystère d’une telle
splendeur que la raison en est
aveuglée. Il se produit la même
chose, même si l’analogie est très
pauvre, lorsque quelqu’un essaye de
regarder le soleil en face et doit
détourner son regard, ne pouvant
résister à une telle lumière. En
présence du mystère de l’Incarnation
il n’y a d’autre choix que celui
qu’indiquait saint Josémaria : Nous
avons besoin des dispositions
d’humilité d’une âme chrétienne : ne
pas vouloir réduire la grandeur de
Dieu à nos pauvres concepts, à nos
explications humaines, mais
comprendre que ce mystère, dans son
obscurité, est une lumière qui guide la
vie des hommes. [18]

C’est justement dans la grotte de
Bethléem que se manifeste non
seulement la charité infinie de Dieu
envers ses créatures, mais aussi son
humilité insondable. Cet Enfant qui



pousse ses premiers vagissements,
qui a froid, qui a besoin de la chaleur
de Marie et de Joseph, est le Dieu
Tout-Puissant et Éternel qui, sans
abandonner le ciel pour venir sur
terre, a voulu se dépouiller de la
gloire de sa divinité : Lui qui était
dans la condition de Dieu, Il n’a pas
jugé bon de revendiquer son droit
d’être traité à l’égal de Dieu ; mais au
contraire, Il se dépouilla Lui-même en
prenant la condition de serviteur,
devenant semblable aux hommes. [19]
En présence d’une réalité aussi
merveilleuse, nous comprenons que
notre fondateur s’exclamât
fréquemment : Pourquoi m’aimes-Tu
autant, Seigneur ? Benoît XVI
remarque : « Le paradoxe chrétien
consiste précisément dans
l’identification de la Sagesse divine,
c’est-à-dire, le Logos éternel, avec
l’homme Jésus de Nazareth et avec
son histoire. Il n’y a pas de solution à
ce paradoxe, sinon dans la parole
“Amour”, qui dans ce cas doit



naturellement être écrite avec un “A”
majuscule, s’agissant d’un Amour qui
dépasse infiniment les dimensions
humaines et historiques. » [20]

Afin qu’il soit bien clair que
l’humilité est indispensable pour
recevoir la lumière de l’Incarnation,
l’Écriture nous raconte que les
premiers témoins de l’abaissement
divin, hormis Marie et Joseph, ont été
quelques pauvres bergers qui
gardaient leurs troupeaux dans les
environs de Bethléem, des gens
simples et ne jouissant guère de la
considération d’autrui. Le Seigneur
les choisit car « ce qui attire la
bienveillance de Dieu, c’est surtout
l’humilité du cœur » [21] . Quelques
années plus tard, Jésus rendra Lui-
même grâce à son Père céleste en ces
termes : « Parce que Tu as caché cela
aux sages et aux habiles et l’as révélé
aux tout petits. Oui, Père, car tel a été
ton bon plaisir. » [22]



Les Rois Mages ont eux aussi
reconnu le Messie, car ils ont été
simples, généreux et attentifs au
signe divin : Notre Seigneur s’adresse
à tous les hommes pour qu’ils
viennent à sa rencontre et pour qu’ils
soient saints. Il n’appelle pas
seulement les Rois Mages, sages et
puissants ; auparavant, Il avait déjà
envoyé aux bergers de Bethléem non
pas une étoile, mais l’un de ses anges
(cf. Lc 2, 9). Mais tous, les pauvres et
les riches, ceux qui sont savants et
ceux qui le sont moins, doivent
disposer leur âme à écouter avec
humilité la voix de Dieu. [23]

Je me rappelle avec émotion toutes
les fois où saint Josémaria nous
faisait considérer la scène de la
naissance du Seigneur. Il parlait de la
chaire de Bethléem , à partir de
laquelle l’Enfant-Dieu nous donnait
beaucoup de leçons, et tout
particulièrement celle de l’humilité :
pour que nous apprenions à



abandonner notre orgueil et notre
superbe en contemplant le divin
Enfant. Remarquons en outre que, au
moment de faire de la Vierge Marie
sa Mère, ce qui L’a attiré, pour parler
d’une façon humaine, c’est tout
spécialement son humilité, sa
bassesse : « Parce qu’Il a jeté les yeux
sur son humble servante. Oui,
désormais toutes les générations me
diront bienheureuse. » [24]

Cette disposition, que nous devons
demander au Seigneur, n’exclut pas
l’aspiration à être plus efficaces dans
la tâche qui nous occupe, en mettant
en œuvre tous les moyens humains à
notre portée pour nous améliorer,
pour honorer Dieu par notre activité.
Comme le Saint-Père l’explique : « Il
s’agit d’étudier, d’approfondir les
connaissances, en conservant une
âme de “petits”, un esprit humble et
simple, comme celui de Marie, “Siège
de la Sagesse”. Combien de fois
avons-nous eu peur de nous



approcher de la Grotte de Bethléem
car nous étions préoccupés que cela
soit un obstacle à notre sens critique
et à notre “modernité” ! Au contraire,
dans cette Grotte, chacun de nous
peut découvrir la vérité sur Dieu et
celle sur l’homme. Toutes deux se
sont rencontrées en cet Enfant, né de
la Vierge : le désir de vie éternelle de
l’homme a attendri le cœur de Dieu,
qui n’a pas eu honte d’assumer la
condition humaine. » [25]

Dans cette sainte bataille pour que
Dieu seul resplendisse en nous, dans
notre travail, dans notre apostolat,
recourons à l’intercession de saint
Josémaria, tout spécialement le 9
janvier, anniversaire de sa naissance,
et le 13, anniversaire de son
baptême, en lui demandant d’obtenir
pour nous davantage de lumières du
ciel. Ne cessez pas de prier pour
l’Église et pour le pape, pour les
activités apostoliques de l’Œuvre,
bien unis à mes intentions et en étant



conscients que nous avons besoin de
la prière de nos frères chrétiens.

Grâce à Dieu, le travail apostolique
croît partout, mais nous devons
toucher plus de monde, plus de
milieux, de nouveaux endroits. Jésus
nous le réclame depuis la crèche de
Bethléem, parce qu’Il désire que
nous collaborions avec Lui dans la
mission de l’Église : apporter la
rédemption aux âmes. J’ai pu vérifier
la soif de Dieu de tant et tant de
personnes, y compris lors de mon
récent voyage à Vérone — comme
l’on se trouve bien avec vous, avec
tout le monde ! — à la mi-décembre,
et je la « vois » dans les nouvelles que
je reçois de partout.

Au début de l’année nouvelle, en
cette solennité de la maternité divine
de Marie, et lors des différentes fêtes
de l’histoire de l’Œuvre de ce mois de
janvier, j’invoque, par l’intercession
de notre Mère, la bénédiction du



Seigneur sur chacun de vous et sur
vos familles, sur vos occupations et
sur vos activités apostoliques. Avec
toute mon affection, je vous bénis,

Votre Père,

+ Xavier

Rome, le 1er janvier 2013.

Copyright © Prælatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

[1] Missel Romain, Solennité de
Sainte Marie, Mère de Dieu,
deuxième lecture (Ga 4, 4–5).

[2] Saint Josémaria, Notes d’une
méditation, 25 décembre 1973.

[3] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 13.

[4] Mt 2, 11.

[5] Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique , IIa-IIæ, q. 82, a. 3 ad 2.



[6] Missel Romain, Ordinaire de la
messe, Symbole de Nicée–
Constantinople .

[7] Mt 1, 21.

[8] Jn 3, 16.

[9] Saint Josémaria, Notes d’une
conversation, 25 octobre 1973.

[10] Jn 1, 14.

[11] Cf. Hé 4, 15.

[12] Saint Josémaria, Entretiens , n°
26.

[13] Lc 1, 35.

[14] Lc 1, 38.

[15] Saint Josémaria, Chemin , n° 512.

[16] Catéchisme de l’Église
Catholique , n° 460. La citation
provient de saint Irénée de Lyon, 



Contre les hérésies , 3, 19, 1 (PG VII/1,
939).

[17] Symbole Quicumque , 30–36
(Denz. 76).

[18] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 13.

[19] Ph 2, 6–7.

[20] Benoît XVI, Homélie des vêpres,
17 décembre 2009.

[21] Bienheureux Jean Paul II,
Discours lors de l’audience générale,
6 novembre 1996.

[22] Mt 11, 25–26.

[23] Saint Josémaria, Quand le Christ
passe , n° 33.

[24] Lc 1, 48.

[25] Benoît XVI, Homélie des Vêpres,
17 décembre 2009.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-
prelat-janvier-2013/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-prelat-janvier-2013/
https://opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-prelat-janvier-2013/
https://opusdei.org/fr-cd/article/lettre-du-prelat-janvier-2013/

	Lettre du Prélat (janvier 2013)

