
opusdei.org

Les Lettres aux
églises d’Asie
Mineure

Nous publions le 10ème article
de Joseph Grifone sur saint Paul

23/05/2009

Le recueil paulinien contient trois
écrits adressés aux chrétiens de
l’Asie Proconsulaire romaine : les
lettres aux Colossiens et aux
Éphésiens et un billet envoyé à
Philémon, un chrétien de Colosses,
chez lequel, probablement, se



réunissait la petite communauté
chrétienne.

La tradition la plus ancienne en a
attribué la rédaction à Paul lors de sa
première captivité à Rome, vers les
années 61/62. La critique
contemporaine, si elle est unanime
pour attribuer à Paul le billet à
Philémon, se montre plus réticente
pour les deux autres lettres,
s’appuyant sur des raisons internes
(langue, vocabulaire et surtout à
cause du notable approfondissement
du mystère du Christ et de l’Église).
La magnifique théologie qu’elles
contiennent sur la prééminence du
Christ récapitulant en lui toute la
Création et sur l’Église qui accomplit
et réalise le Christ dans l’histoire,
peuvent faire penser, en effet, à une
époque légèrement postérieure, dans
laquelle les thèmes de la prédication
de Paul ont été médités et
approfondis. Cependant, un certain
nombre de spécialistes, parmi



lesquels on compte des noms
prestigieux,[1] les considèrent
authentiques, même si Paul a pu se
servir d’un rédacteur (pour ce qui est
de la lettre aux Colossiens[2]) ou
avoir inspiré directement les thèmes
et la théologie de la lettre (dans le cas
de la lettre aux Éphésiens). On peut
se tenir tout à fait légitimement à
cette opinion, même si l’hypothèse
d’une composition plus tardive
(surtout pour Éphésiens) recueille
actuellement la faveur d’une
majorité de spécialistes[3]. Ce qui est
certain est que ces deux lettres
appartiennent à l’héritage paulinien.

L’Asie proconsulaire romaine

L’Asie proconsulaire était l’une des
plus riches provinces romaines. Elle
comprenait en gros la partie
occidentale de l’actuelle Turquie.
Pour saisir le cadre de l’activité
missionnaire de saint Paul et, tout
spécialement, la thématique de



l’épître aux Colossiens, il faut tenir
compte du caractère
particulièrement contrasté de cette
région, véritable porte de l’Asie. La
côte, colonisée par le Grecs, avait été
le berceau de la civilisation
hellénique : la poésie d’Homère et
d’Anacréon y avait fleuri, la
philosophie y était née avec Thalès,
Anaximandre, Héraclite ; c’est ici que
la science historique avait vu le jour
avec Hérodote et que Pythagore avait
fondé son école. A côté de cette
extraordinaire floraison culturelle,
tout le pays, et en particulier
l’intérieur, était en contact direct
avec le folklore des coutumes et de la
culture orientale. En Phrygie, les
spéculations ésotériques, les
élucubrations sur le monde des
esprits, la magie, les religions à
mystère, les rites orgiaques ont
toujours trouvé un terrain favorable.
Plus tard, vers la fin du IIe siècle y
prendra forme l’une des hérésies les
plus dangereuses pour le



christianisme naissant, le
gnosticisme, sorte de syncrétisme
d’éléments judaïques, de
spéculations néo-pythagoriciennes et
platoniciennes, de rêveries
orphiques, de dualisme perse et
zoroastrien. C’est vraisemblablement
pour mettre en garde contre ces
dangers latents que la lettre aux
Colossiens a été écrite.

Au temps de Paul la capitale était
Éphèse, le plus grand centre
commercial de l’Orient, vraie 
splendeur de l’Asie, comme le disait
Pline. La ville comptait quelque 200
000 habitants et hébergeait une
importante communauté juive. Avec
Athènes et Jérusalem, Éphèse était
l’une des trois villes saintes de
l’Antiquité. On y célébrait le culte
d’Artémis, une sorte d’ancienne
divinité de la nature exaltant
l’instinct de reproduction sous des
formes rudes et brutales. Son temple,
qui par ses dimensions grandioses et



la splendeur de ses décorations était
considéré l’une des sept merveilles
du monde, attirait des pèlerins venus
du monde entier. Il était desservi par
un grand nombre de prêtres
eunuques et des prêtresses
guerrières et tout autour s’agitait une
foule de magiciens divers, chantres,
fakirs, commerçants d’ex-voto. Les
Actes des Apôtres racontent la
dramatique situation dans laquelle
Paul faillit perdre la vie : toute la
ville fut impliquée dans une émeute
organisée par les orfèvres qui
avaient vu diminuer brusquement
leurs gains après le succès de sa
prédication (Ac 19,23-40).

Comme nous l’avons vu, Paul
s’établit à Éphèse vers l’année 53
après son séjour à Corinthe, et y
demeura trois ans en faisant de cette
ville le centre de sa mission. C’est
d’Éphèse qu’il écrivit aux
Corinthiens, aux Galates et
probablement aussi aux Philippiens.



Plus à l’intérieur à environ 200 km
d’Éphèse, dans la Phrygie du Sud-
Ouest, étaient situées trois villes très
vivantes, à quinze/vingt de
kilomètres l’une de l’autre, formant
un triangle sur l’axe de la route qui
reliait Éphèse à la Syrie : Colosses,
Laodicée et Hiérapolis. A l’époque de
Paul, Colosses était en déclin ; vers
l’année 60/61 elle fut presque
entièrement détruite par un violent
tremblement de terre et finit
pratiquement par disparaître par la
suite.

C’est à un chrétien de Colosses,
Philémon, que Paul adressa une
sympathique petite lettre très
révélatrice de l’âme de l’Apôtre.

La lettre à Philémon

Le billet envoyé à Philémon est un
petit chef d’œuvre, même d'un point
de vue littéraire. Il est composé en
prose rythmique : on y a découvert 8
strophes de 8 lignes chacune, dans



lesquelles se fondent la poésie
grecque et le style hébraïque. La
lettre est considérée unanimement
comme authentique.

Philémon était un chrétien influent
de Colosses. Paul lui-même l’avait
converti (v. 19). Dans sa maison
avaient lieu réunions liturgiques (v.
2). L’un de ses esclaves, Onésime,
s’était enfui en commentant une
grave faute envers son maître – peut-
être lui volant une somme d’argent
(v. 11, 18-19). Paul était alors en
prison (v. 9) et c’est peut-être dans
cette même prison qu’avait échoué
Onésime dans les péripéties de sa
fuite. En tout cas Paul fit sa
connaissance durant sa captivité et le
convertit (v. 10). Comptant sur son
influence et sur la dette que
Philémon a envers lui, il le renvoie à
son maître, lui demandant de lui
pardonner et de le recevoir « comme
un frère très cher dans le Seigneur
» (v. 16). Tout cela est dit avec un



langage qui sait allier admirablement
la force de l’autorité et une très
grande finesse : même si je peux te
prescrire ce qui est ton devoir, dit-il, je
préfère faire appel à ta charité (v. 8-9) 
et être ainsi ton débiteur (v. 18).

S’adressant par-delà Philémon à
toute la communauté (v. 2), la
démarche de Paul a visiblement
l’intention non seulement de
résoudre le problème d’Onésime,
mais de donner un enseignement
général sur les exigences de la foi et
de la charité (v. 6.9). Paul ne prétend
pas que l’adhésion au Christ oblige,
par elle-même, à un changement
d’institution sociale, ce qui à l’époque
aurait été impensable : l’abolition de
l’esclavage aurait eu des
conséquences dramatiques sur le
plan social, avant tout pour les
esclaves eux-mêmes. Ce qu’il veut
faire comprendre, c'est que les
nouveaux rapports de fraternité
introduits par le Christ dépassent les



clivages entre maître et esclave. « Il
n’y a plus désormais ni Juif ni grec, ni
esclave ou homme libre (…) car vous
ne faites qu’un en Jésus-Christ »,
écrivait-t-il déjà aux Galates (Ga
3,27-28), ouvrant ainsi la voie à la
reconnaissance du caractère
intrinsèquement mauvais de
l’esclavage et à son abolition.

LEs lettres aux Colossiens et aux
Éphésiens

Les deux lettres adressées aux Églises
de l’Asie Mineure – les lettre aux
Colossiens et celle aux Éphésiens –
comptent parmi les plus importantes
du corpus paulinien par
l’approfondissement remarquable du
mystère chrétien. Auparavant Paul
avait traité, pourrait-on dire, du rôle
du Christ : Jésus est le Sauveur qui
par sa mort et sa résurrection nous a
rachetés du péché, celui qui nous
entraînera à la fin des temps dans sa
gloire. Ici c’est le Christ lui-même qui



est contemplé. Le regard se porte sur
sa nature – image du Dieu invisible,
en qui tout a été créé –, pour s’élever
jusqu’à son existence actuelle dans le
Ciel : là où il règne dans sa majesté
attirant à lui le Corps de l’Église dont
il est la Tête.

Un peu plus tard, à Éphèse même, la
tradition johannique développera le
thème de la préexistence éternelle du
Verbe en qui tout a été créé (Jn 1,3) :
c’est-à-dire qui contient tous les
événements, les pensées, les idéaux,
les réalisations, comme un miroir
dans lequel se reflète tout ce qui est
en Dieu et qui vient de Dieu. Mais,
comme le remarque Romano
Guardini, dans ces épîtres
pauliniennes l’affirmation est plus
hardie : c’est Jésus-Christ, Dieu fait
homme, avec son humanité, son
humanité comme la nôtre, qui
touche d’une certaine manière toute
l’histoire, vers qui tous les
événements s’orientent, s’ordonnent,



s’expliquent. Quelques dizaines
d’années après, l’Apocalypse
exprimera cela d’une manière
synthétique et puissante : il est
l’Alpha et l’Oméga, le
commencement et la fin (Ap 22, 13).

Les lettres aux Colossiens et aux
Éphésiens sont très proches l’une de
l’autre : à l’exception de trois
passages, on pourrait les mettre sur
des colonnes parallèles[4]. Mais il y a
aussi une évolution des concepts et
Ephésiens se présente en fait comme
un approfondissement et une
méditation sur les thèmes de
Colossiens[5].

La lettre aux Colossiens

Comme nous l’avons vu, en Phrygie
se donnaient rendez vous les
spéculations les plus hasardeuses sur
le monde des esprits. On imaginait le
monde pullulant de démons et les
airs infestées par des multitudes
d’esprits malfaisants ; dans le cieux



résidaient des quantités de
hiérarchies d’Anges, de Forces cet de
Puissances (cf. Col 2,15). Il semble
bien que ce qui a motivé la lettre aux
Colossiens soit justement l’emprise
que ces théories exerçaient sur les
fidèles. On discutait peut-être sur la
place du Christ parmi tout ce
foisonnement d’esprits et l’on
n’hésitait pas à en faire un esprit de
plus, voire inférieur aux Anges. Les
allusions sont trop éparses pour se
faire une idée exacte des erreurs qui
circulaient, mais l’on peut imaginer
que la lettre vise ces premières
ébauches du gnosticisme qui se
prendra forme au siècle suivant et
qui menacera gravement le
christianisme au IIe et au IIIe siècle.

Le but de la lettre est d’affirmer le
rôle unique et la Primauté du Christ
sur toute la création matérielle et
spirituelle. Les idées sont résumées
en particulier dans l’Hymne
christologique (1,15-20)[6], mais elles



sont présentes aussi dans le reste de
la lettre. Le Christ est l’image de Dieu
invisible, Premier-né de toute la
création. Tout a été crée en lui et
pour lui. En lui habite
corporellement la plénitude de la
divinité (2,9), il est au dessus des
Anges et des Puissances. Il est le
médiateur de la création : il a
réconcilié l’humanité avec Dieu,
faisant participer les croyants de sa
divinité (2,10).

Ce « mystère », qui est resté caché
depuis les siècles et dont Paul est le
dépositaire, contient aussi la
merveilleuse révélation que les
païens, eux aussi, sont appelés à
participer à la vie dans le Christ
(1,27). « Le Christ est tout en tous
» (3,11) : les distinctions de race, de
culture, de classe sociale,
disparaissent dans le nouvel ordre
des choses. À noter que cette même
idée se trouve déjà dans la lettre aux
Galates (Ga 3,28). Mais, alors que



dans la lettre aux Galates l’accent est
mis plutôt sur la condition nouvelle
de fils de Dieu, ici le regard se porte
sur la vision de l’Église, l’immense
Corps du Christ réunissant en lui
tous les baptisés, qu’ils soient Juifs ou
qu'ils viennent du paganisme.

Il faut noter que cette christologie est
dans la ligne du développement de la
pensée de Paul : elle se retrouve, du
moins dans ses intuitions, dans les
grandes épîtres paulinienne (cf. Rm
8,29; 1Co 8,6. 10,4; 2Co 5,19; Ga 4,3.9).

Comme toutes les lettres, Colossiens
contient une section à caractère
exhortatif. Étant appelés à former un
seul Corps avec le Christ, les
chrétiens doivent se dépouiller du
vieil homme pour se revêtir de
l’homme nouveau (3,9) : leur vie doit
être digne des élus de Dieu, une vie
sainte, marquée par l’amour et la
pratique de toutes les vertus : la
miséricorde, la bienveillance,



l’humilité et surtout la charité qui est
le lien de la perfection (3,12-15).

L’épître aux Éphésiens

L’épître aux Éphésiens est un écrit
original et autonome, qui dépasse
par la qualité du style et la
profondeur de pensée de la lettre aux
Colossiens. La problématique est
proche de celle-ci (prééminence et
prérogatives du Christ, l’Église et son
universalité), mais il n’y a pas de
polémique et elle ne vise pas de
doctrines hérétiques identifiables.

Plus qu’une vraie lettre, l’épître aux
Éphésiens est une sorte de petit traité
théologique auquel on a ajouté un
cadre épistolaire. On ne fait jamais
référence à des situations ou à des
personnes concrètes : il n’y a pas de
salutations et, visiblement, l’auteur
ne connaît pas les personnes à qui il
s’adresse (cf. 1,15 ; 3,2.4 ; 4,20-21), ce
qui est d’autant plus surprenant si
l'on pense qu’Éphèse était la ville où



Paul avait résidé le plus longtemps.
En fait, l’adresse ‘aux Éphésiens‘
manque dans les meilleurs
manuscrits, ce qui laisse penser qu’il
s’agissait peut-être d'une lettre
circulaire.

La lettre est toute entière centrée sur
la révélation du « mystère » caché en
Dieu avant tous les siècles, et qui a
été révélé à Paul : toute la Création
est appelée à être récapitulée en
Jésus-Christ, c’est-à-dire qu’elle
trouvera en lui son chef et son
achèvement (1,10). La communauté
des fidèles, l’Église, est si unie au
Christ qu’elle est son Corps et le
Christ en est la Tête : c’est-à-dire
l’autorité, mais aussi le principe
d’unité et de vie. Doctrine déjà
esquissée dans Rm 8, dans 1Co 12 et,
bien sûr, dans la lettre aux
Colossiens, qui s’exprime ici d’une
manière plus profonde, non
seulement par le développement
qu’elle acquiert, mais aussi dans sa



présentation qui prend souvent
l’allure d’une méditation. Par
exemple, les thèmes de l’hymne
christologique de Colossiens sont
présents dans Ep 1,3-2,10, mais
l’hymne est remplacée par une large
action de grâces qui est à la fois une
prière et une bénédiction. De même,
la brève référence à la place de Paul
dans l’œuvre du Christ (Col 1,24-29)
se développe ici dans une formule de
prière empreinte d’émotion et de
solennité (Ep 3,1-21).

L’œuvre de la récapitulation dans le
Christ se réalise dans l’Église.
Jusqu’ici Paul avait parlé de l’Église
en désignant par ce terme les
assemblée locales, de Thessalonique,
de Corinthe ou de la Galatie. L’Église
a maintenant un sens universel : elle
embrasse tous ceux qui sont unis au
Christ, les païens comme les juifs.
Elle est le Corps du Christ : elle
grandit dans le Christ qui la comble
de sa plénitude et de sa richesse. A



son tour, l’Église – idée audacieuse !–
porte le Christ à sa plénitude (1,23),
en grandissant dans le temps et dans
l’espace et en rendant présente son
efficacité rédemptrice au cours de
l’histoire.

La tâche de bâtir l’Église revient à
tous les fidèles (4,13-15). Aussi, en
adhérant au Christ, commence pour
eux une vie nouvelle : il doivent se
dépouiller du vieil homme et se
revêtir de l’homme nouveau, passer
des ténèbres à la lumière, pratiquer
toutes les vertus – la sincérité, la
justice, le pardon, la pureté- qui,
elles, jaillissent de l’amour
(4,25-5,13). Un place importante
revient à la prière, qui est par
excellence le don de l’Esprit (5,18-20).
Parmi les devoirs de l’amour mutuel,
la lettre souligne la valeur de la
communion des époux : elle est le
reflet et l’imitation du « mystère »,
c’est-à-dire de l’union du Christ et de
l’Église. Jamais encore l’on avait



décrit d’une manière aussi profonde
la dignité et la sainteté du mariage.

La lettre aux Éphésiens est grande
synthèse théologique, de la même
envergure que la lettre aux Romains.
Son auteur a eu le mérite de ne pas
avoir lié sa réflexion théologique à
un concept particulier –comme, par
exemple, celui de justification– mais
d’avoir pris comme point de départ
le mystère caché en Dieu depuis
toute l’éternité et réalisé par le Christ
dans l’Église.

[1] Par exemple Percy, Deissmann,
Van Roon, Benoît.

[2] Dans ce cas on peut penser
raisonnablement à Timothée (cf. Col
1,1. 4,18).

[3] Rappelons qu’une éventuelle
rédaction par des cercles proches de
saint Paul ne poserait aucun
problème pour le caractère inspiré
de ces écrits.



[4] Sur les 115 versets de Ep, 73
trouvent un parallèle dans
Colossiens.

[5] Un peu comme Romains est un
développement et un
approfondissement de la doctrine de
Galates.

[6] D’après la plus grande partie des
spécialistes, l’hymne est antérieur à
la composition de la lettre.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/les-lettres-aux-
eglises-dasie-mineure/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/les-lettres-aux-eglises-dasie-mineure/
https://opusdei.org/fr-cd/article/les-lettres-aux-eglises-dasie-mineure/
https://opusdei.org/fr-cd/article/les-lettres-aux-eglises-dasie-mineure/

	Les Lettres aux églises d’Asie Mineure

