
opusdei.org

Les fioretti du pape
François en juin

Témoigner fait partie de
l'identité chrétienne : la fête de
Saint Pierre et Saint Paul nous
le rappelle de façon
convaincante.

02/07/2015

Les fioretti du pape François au
cours du mois de juin

« L’Eucharistie n’est pas la
récompense des bons, mais la force
des faibles, des pécheurs, le pardon,



le viatique qui nous aide à marcher,
avancer » tweet du 9 juin 2015-06-10

Une Église ou un chrétien sans
témoignage est un mort qui pense
être vivant

À Saint-Pierre, pour la bénédiction
des pallium, le 9 juin 2015 :

Seulement celui qui croit peut
vraiment dire: « Le Seigneur est mon
berger : je ne manque de rien (Ps 23,
1). Combien de forces, au long de
l’histoire, ont cherché –et cherchent–
à anéantir l’Église, aussi bien à
l’intérieur qu’à l’extérieur, mais elles
sont toutes anéanties et l’Église reste
vivante et féconde! Elle reste
inexplicablement solide pour que,
comme dit saint Paul, elle puisse
acclamer : ‘À lui la gloire pour les
siècles des siècles’ (2 Tm 4, 18). Tout
passe, seul Dieu reste. En effet, ils ont
passé des royaumes, des peuples, des
cultures, des nations, des idéologies,
des puissances, mais l’Église, fondée



sur le Christ, malgré beaucoup de
tempêtes et nos nombreux péchés,
reste fidèle au dépôt de la foi dans le
service, parce que l’Église n’est pas
l’Église des papes, des évêques, des
prêtres, et non plus des fidèles, elle
est seule et seulement du Christ. Seul
celui qui vit dans le Christ promeut
et défend l’Église avec la sainteté de
sa vie, à l’exemple de Pierre et de
Paul. Les croyants dans le nom du
Christ ont ressuscité les morts ; ils
ont guéri les infirmes ; ils ont aimé
leurs persécuteurs ; ils ont démontré
qu’il n’existe pas de force capable de
vaincre celui qui détient la force de
la foi!

Pierre et Paul, comme tous les
Apôtres du Christ qui durant leur vie
terrestre ont fécondé l’Église de leur
sang, ont bu au calice du Seigneur, et
ils sont devenus les amis de Dieu.
Paul a écrit à Timothée avec un
accent émouvant : ‘Bien-aimés, je
suis déjà offert en sacrifice, le



moment de mon départ est venu. J’ai
mené le bon combat, j’ai achevé ma
course, j’ai gardé la foi. Je n’ai plus
qu’à recevoir la couronne de justice :
le Seigneur, le juste juge, me la
remettra en ce jour-là, et non
seulement à moi, mais aussi à tous
ceux qui auront désiré avec amour
sa Manifestation glorieuse’ (2 Tm 4,
6-8). Une Église ou un chrétien sans
témoignage est stérile ; un mort qui
pense être vivant ; un arbre sec qui
ne donne pas de fruit ; un puits
asséché qui ne donne pas d’eau!
L’Église a vaincu le mal grâce au
témoignage courageux, concret et
humble de ses enfants. Elle a vaincu
le mal grâce à la proclamation
convaincue de Pierre : ‘Tu es le
Christ, le Fils du Dieu vivant’ et à la
promesse éternelle de Jésus (cf. Mt
16, 13-18).

Les richesses ne sont pas comme
une statue



À Sainte Marthe le 19 juin 2015 :

Les richesses ne sont pas « comme
une statue », statiques, sans influence
sur la vie d’une personne. « Les
richesses ont tendance à croître, à se
mouvoir, à prendre racine dans la
vie et le cœur de l’homme. Et si ce
qui motive l’homme est
l’accumulation, les richesses
réussiront à envahir le cœur, qui
deviendra ‘corrompu’ ». Ce qui au
contraire sauve le cœur est
l’utilisation de la richesse « pour le
bien commun »

Jésus enseigne aux disciples cette
vérité : ‘Là où est ton trésor, là aussi
sera ton cœur’. […] ‘Ne vous faites
pas de trésors sur la terre, là où les
mites et les vers les dévorent, où les
voleurs percent les murs pour voler.
Mais faites-vous des trésors dans le
ciel’. » Il y a « à la racine » de
l’accumulation « l’envie de sécurité »
Mais le risque de le faire seulement



pour soi-même et donc d’en rester
esclave est très haut.

« Ces richesses ne donnent pas de
sécurité pour toujours. Au contraire,
elles « abaissent la dignité. Cela a des
conséquences dans les familles.
Même à la racine des guerres il y a
cette ambition qui détruit, corrompt.
Dans ce monde, en ce moment, il y a
tant de guerres à cause de l’avidité
du pouvoir, de richesses. On peut
penser à la guerre dans notre cœur
[…] Tenez-vous éloignés de toute
cupidité, ainsi parle le Seigneur.
Parce que la cupidité va de l’avant,
va de l’avant, va de l’avant. Et à un
certain moment, elle ouvre une
porte: alors vient la vanité – se croire
important, se croire puissant. Puis à
la fin, l’orgueil. De là, tous les vices.
Ce sont des marches, dont le premier
est la cupidité, l’envie d’accumuler
des richesses ».



« Accumuler est justement une
qualité de l’homme » et « faire les
choses et dominer le monde est aussi
une mission ». Alors « ceci est la lutte
de tous les jours : comment bien
gérer les richesses de la terre, pour
qu’elles soient orientées vers le ciel
et deviennent richesses du ciel ? ».

« Une chose est vraie, quand le
Seigneur bénit une personnes avec
les richesses: il le fait administrateur
de ces richesses pour le bien
commun, non pour son propre bien.
Il n’est pas facile de devenir un
administrateur honnête, car il y a
toujours la tentation de la cupidité,
de devenir important. Le monde
nous enseigne cela et nous mène sur
cette route. Penser aux autres,
penser que ce que j’ai est au service
des autres et que je ne pourrai
emmener aucune chose que je
possède. Mais si j’utilise ce que le
Seigneur m’a donné pour le bien
commun, comme administrateur,



cela me sanctifie, cela me fera saint
».

« Tous les jours nous devons nous
demander: Où est ton trésor ? Dans
les richesses ou dans le service pour
le bien commun ? »

« C’est difficile, c’est comme jouer
avec le feu ! Tant de personnes
tranquillisent leur conscience avec
l’aumône et donne ce qu’ils ont en
trop. Lui n’est pas l’administrateur :
l’administrateur donne tout, en
service, aux autres. Administrer les
richesses revient à se déshabiller
continuellement du propre intérêt et
ne pas penser que ces richesse nous
sauverons. Accumuler, oui. Des
trésors, oui. Mais ceux qui ont prix
dans la bourse du ciel ».

La pauvreté est au centre de
l’Évangile, ce n’est pas une
idéologie

À Sainte Marthe, le 16 juin 2015



« Paul s’adresse à l’Eglise de
Corinthe : ‘Et comme vous êtes
riches, pensez à eux, à l’Eglise de
Jérusalem’. Mais de quelle richesse
Paul parle-t-il ? La réponse se lit
immédiatement après : ‘Vous êtes
riches en tout, foi, parole, science,
empressement de toute nature,
charité que nous vous avons
communiquée’. Et elle est suivie par
une exhortation : ‘Ainsi il vous faut
aussi exceller en cette libéralité’.
Faites plus précisément, ‘en sorte que
cette richesse si grande –le zèle, la
charité, la Parole de Dieu, la
connaissance de Dieu– parvienne
jusque dans les poches’ […]. Car, «
quand la foi n’arrive pas jusqu’aux
poches, ce n’est pas une foi
authentique », et cela est ‘une règle
d’or’ dont on doit se souvenir.

[…] « L’Église de Jérusalem est
pauvre, en difficulté économique,
mais riche, car elle a le trésor de
l’annonce évangélique […] Jésus-



Christ, de la richesse de Dieu s’est fait
pauvre, il s’est abaissé pour nous.
Être pauvre, c’est se laisser enrichir
par la pauvreté du Christ et ne pas
vouloir être riche avec d’autres
richesses qui ne soient pas celles du
Christ […]Quand nous aidons les
pauvres, nous ne faisons pas
chrétiennement œuvre de
bienfaisance. C’est bon, humain,
mais ce n’est pas la pauvreté
chrétienne que veut Paul. Il s’agit de
donner un peu de soi au pauvre –pas
du superflu, mais aussi du
nécessaire– car il nous enrichit, Jésus
lui-même ayant dit être dans la
pauvreté ».

La pauvreté « n’est pas une idéologie
». La pauvreté « est au centre de
l’Evangile ». Dans la ‘théologie de la
pauvreté’, nous trouvons ‘le
mystère du Christ qui s’est abaissé,
s’est humilié, s’est appauvri pour
nous enrichir’. On comprend ainsi
pourquoi la première des béatitudes



est: ‘Heureux les pauvres d’esprit’ ».
Et « être pauvre d’esprit signifie aller
sur cette voie du Seigneur», qui
‘s’abaisse tant’ qu’il se fait ’pain pour
nous’ dans le sacrifice eucharistique.
Jésus « continue de s’abaisser dans
l’histoire de l’Eglise, dans le
mémorial de sa passion, dans le
mémorial de son humiliation, dans le
mémorial de son abaissement, dans
le mémorial de sa pauvreté, et il nous
enrichit de ce ‘pain’».

Ne cherchons pas Dieu dans une
spiritualité éthérée

À Sainte Marthe, le 9 juin 2015 :

L’identité chrétienne est « belle » et
suppose un témoignage. Pour cette
raison, Jésus parle du témoignage
comme du « langage de notre
identité chrétienne ». Et puisque
nous sommes pécheurs, l’identité
chrétienne peut être tentée. Il y a
toujours des tentations et l’identité
peut « s’affaiblir ou se perdre ». ».



Saint Paul, se vante de Jésus ‘fait
homme et mort par obéissance’. «
Cela, c est l’identité, et c’est là qu’est
le témoignage. C’est une grâce que
nous devons demander au Seigneur :
que toujours il nous offre ce cadeau,
ce don d’une identité qui ne cherche
pas à s’adapter aux choses. […]

«Pour arriver à cette identité
chrétienne notre Père, Dieu, nous a
fait parcourir un long chemin
d’histoire, de siècles et de siècles,
avec des figures allégoriques, avec
des promesses, des alliances […]
jusqu’au moment de la plénitude des
temps, quand il envoya son Fils ‘né
d’une femme’. Il s'agit donc d’«un
long chemin. Nous aussi devons
parcourir un long chemin dans notre
vie, pour que cette identité
chrétienne soit forte et porte
témoignage». Un chemin, «que nous
pouvons définir de l’ambiguïté à la
véritable identité».



«Il est vrai qu’il y a le péché et le
péché nous fait tomber, mais nous
avons la force du Seigneur pour nous
relever et aller de l’avant avec notre
identité». Mais «je dirai aussi que le
péché est une partie de notre
identité: nous sommes pécheurs,
mais des pécheurs avec la foi en
Jésus Christ». En effet, «ce n’est pas
seulement une foi de connaissance»
mais «c’est une foi qui est un don de
Dieu et qui est entrée en nous par
Dieu».

«Nous sommes des personnes qui ne
poursuivent pas une philosophie»
car «nous avons un don, qui est notre
identité: nous sommes oints, nous
avons imprimé en nous le sceau et
nous avons en nous la garantie, la
garantie de l’Esprit». Et «le Ciel
commence ici, c’est une belle identité
qui se fait voir à travers le
témoignage».



Assurément, «l’identité chrétienne,
parce que nous sommes pécheurs,
est également soumise à la tentation,
elle est tentée —des tentations se
présentent toujours— et elle peut
régresser, elle peut s’affaiblir et peut
se perdre». Mais comment cela peut-
il se produire? «Je pense que l’on
peut y arriver principalement par
deux voies».

La première est «celle de passer du
témoignage aux idées», c’est-à-dire
de «diluer le témoignage». Comme
pour dire: ‘Eh oui, je suis chrétien, le
christianisme est cela, une belle idée,
je prie Dieu’. Mais «ainsi, du Christ
concret, car l’identité chrétienne est
concrète —nous le lisons dans les
Béatitudes; ce caractère concret est
également présent dans le chapitre
25 de Matthieu— nous passons à une
religion un peu soft, dans le style et
sur la voie des gnostiques». Derrière,
en revanche, «il y a le scandale: cette
identité chrétienne est scandaleuse».



En conséquence «la tentation est de
dire ‘non, non, sans scandale !’; mais
la croix est un scandale; que Dieu se
soit fait homme» est «un autre
scandale» et on le laisse de côté; c’est-
à-dire que nous cherchons Dieu
«avec ces spiritualités chrétiennes un
peu éthérées, légères». Au point
qu’«il y a des gnostiques modernes
et ils te proposent ceci et cela: non,
le dernier mot de Dieu est Jésus
Christ, il n’y en a pas d’autre!».

Sur cette voie se trouvent aussi 
«ceux qui ont toujours besoin de
nouveauté dans l’identité
chrétienne: ils ont oublié qu’ils ont
été choisis, oints, qu’ils ont la
garantie de l’Esprit et ils cherchent:
’Mais où sont les voyants qui nous
parlent de la lettre que la Vierge
nous enverra aujourd’hui à 4h00 de
l’après-midi?’[ …] Une autre voie
pour régresser dans l’identité
chrétienne est la mondanité
[…],«élargir sa conscience au point



que tout y rentre […] Nous voyons
des communautés chrétiennes,
également des chrétiens, qui se
disent chrétiens, mais ne peuvent pas
et ne savent pas témoigner de Jésus-
Christ». Et «ainsi, l’identité régresse
et se perd» et il s’agit de «ce
nominalisme mondain que nous
voyons tous les jours».

Esclaves de l’ordinateur

Réponses aux journalistes dans
l’avion qui le ramenait de Sarajevo,
le 6 juin 2015 :

« Trop attaché à l’ordinateur! Cela
fait mal à l’âme et enlève la liberté :
te rend esclave de l’ordinateur. C’est
curieux, dans tant de familles les
pères et les mères me disent : nous
sommes à table avec les enfants et
eux avec leur téléphone portable
sont dans un autre monde. C’est vrai
que le langage virtuel est une réalité
que nous ne pouvons nier : nous
devons la porter sur le bon chemin,



car c’est un progrès de l’humanité.
Mais quand cela nous détache de la
vie ordinaire, de la vie familiale, de
la vie sociale, mais aussi du sport, de
l’art, et que nous restons accroché à
l’ordinateur, cela c’est une maladie
psychologique. C’est sûr !
Deuxièmement, les contenus. Oui, il y
a des choses sales, qui vont de la
pornographie à la semi-
pornographie, aux programmes
vides, sans valeurs: par exemple des
programmes relativistes, hédonistes,
gaspilleurs, qui fomentent toutes ces
choses. Nous savons que la
surconsommation est un cancer de la
société, le relativisme est un cancer
de la société […] J’ai dit le mot «
saleté » pour dire une chose
générale, mais tous nous savons ça. Il
y a des parents très inquiets qui
interdisent à leurs enfants d’avoir un
ordinateur dans leur chambre; les
ordinateurs doivent être dans un
endroit de la maison accessible à
tous. Ce sont de petites aides que les



parents trouvent pour éviter
justement cela. »

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/les-fioretti-du-
pape-francois-en-juin-2/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-juin-2/
https://opusdei.org/fr-cd/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-juin-2/
https://opusdei.org/fr-cd/article/les-fioretti-du-pape-francois-en-juin-2/

	Les fioretti du pape François en juin

