
opusdei.org

Thème 25 - Le
mariage

La communauté de vie et
l'amour conjugal entre un
homme et une femme sont
sacrés, et s'organisent selon des
lois établies par le Créateur, qui
ne dépendent pas de l'opinion
de chacun.

16/01/2014

« L'alliance matrimoniale, par
laquelle un homme et une femme
constituent entre eux une
communauté de toute la vie,
ordonnée par son caractère naturel



au bien des conjoints ainsi qu'à la
génération et à l'éducation des
enfants, a été élevée entre baptisés
par le Christ Seigneur à la dignité de
sacrement » (Code de Droit Canon,
1055 §1).

1. La volonté divine sur le mariage

« Dieu lui-même est l'auteur du
mariage » (1). L'intime communauté
conjugale entre l'homme et la femme
est sacrée et elle est structurée par
des lois propres, établies par le
Créateur, qui ne dépendent pas de
l'arbitrage humain.

L'institution du mariage n'est pas une
ingérence indue dans les relations
personnelles intimes entre un
homme et une femme, mais une
exigence intérieure du pacte d'amour
conjugal : il est l'unique lieu qui rend
possible que l'amour entre un
homme et une femme soit conjugal
(2), c'est-à-dire un amour électif qui
embrasse le bien de toute la



personne en tant qu’elle est
sexuellement différenciée (3). Cet
amour mutuel entre les époux «
devient une image de l’amour absolu
et indéfectible dont Dieu aime
l’homme. Il est bon, très bon, aux
yeux du Créateur (cf. Gn 1, 31). Et cet
amour que Dieu bénit est destiné à
être fécond et à se réaliser dans
l’œuvre commune de la garde de la
création : " Et Dieu les bénit et il leur
dit : ‘Soyez féconds, multipliez-vous,
remplissez la terre et soumettez-la’
" (Gn 1, 28) » (Catéchisme, 1604).

Le péché originel a introduit la
rupture de la communion originelle
entre l'homme et la femme,
affaiblissant la conscience morale
relative à l'unité et à l'indissolubilité
du mariage. La loi ancienne,
s’accordant à la pédagogie divine, ne
critique pas la polygamie des
patriarches ni n'interdit le divorce ;
mais « en voyant l’Alliance de Dieu
avec Israël sous l’image d’un amour



conjugal exclusif et fidèle (cf. Os 1-3 ;
Is 54 ; 62 ; Jr 2-3 ; 31 ; Ez 16 ; 23), les
prophètes ont préparé la conscience
du Peuple élu à une intelligence
approfondie de l’unicité et de
l’indissolubilité du mariage (cf. Ml 2,
13-17) » (Catéchisme, 1611).

« Jésus Christ a non seulement
restauré l’ordre initial voulu par
Dieu, mais il donne la grâce pour
vivre le Mariage dans sa dignité
nouvelle de sacrement, qui est le
signe de son amour sponsal pour
l’Église : « Vous, les hommes, aimez
votre femme à l’exemple du Christ : il
a aimé l’Église » (Ep 5,25) ».
(Compendium, 341).

« C'est pourquoi, entre baptisés, il ne
peut exister de contrat matrimonial
valide qui ne soit, par le fait même,
un sacrement » (Code de Droit Canon,
1055 §2) (4).

Le sacrement du mariage augmente
la grâce sanctifiante et confère la



grâce sacramentelle spécifique,
laquelle exerce une influence
singulière sur toutes les réalités de la
vie conjugale (5), spécialement sur
l'amour des époux (6). La vocation
universelle à la sainteté des époux
est «spécifiée par la célébration du
sacrement et traduite concrètement
dans la réalité propre de l'existence
conjugale et familiale » (7). « Les
époux sont appelés à sanctifier leur
union et à se sanctifier dans cette
union. C'est pourquoi ils
commettraient une grave erreur s'ils
édifiaient leur conduite spirituelle en
marge de leur foyer, ou en lui
tournant le dos. La vie familiale, les
relations conjugales, le soin et
l'éducation des enfants, l'effort pour
maintenir, assurer et améliorer la
situation financière de sa famille, les
rapports avec les autres personnes
qui constituent la communauté
sociale, tout cela correspond à des
situations courantes auxquelles les



époux chrétiens doivent donner un
caractère surnaturel » (8).

2. Célébration du mariage

Le mariage naît du consentement
personnel et irrévocable des époux
(cf. Catéchisme, 1626). «Le
consentement matrimonial est l'acte
de la volonté par lequel un homme et
une femme se donnent et se
reçoivent mutuellement par une
alliance irrévocable pour constituer
le mariage » (Code de Droit Canon,
1057 §2).

« L’Église demande normalement
pour ses fidèles la forme
ecclésiastique de la conclusion du
mariage » (Catéchisme, 1631). C'est
pourquoi « Seuls sont valides les
mariages contractés devant
l'Ordinaire du lieu ou bien devant le
curé, ou devant un prêtre ou un
diacre délégué par l'un d'entre eux,
qui assiste au mariage, ainsi que
devant deux témoins, selon les règles



exprimées » par le Code de Droit
Canon (Code de Droit Canon, 1108
§1).

Diverses raisons concourent pour
expliquer cette détermination : le
mariage sacramentel est un acte 
liturgique ; il introduit dans un ordo
ecclésial, créant des droits et des
devoirs dans l'église entre les époux
et pour les enfants. Le mariage étant
un état de vie dans l'église, il est
nécessaire qu'il existe une certitude à
son endroit (de là l'obligation d'avoir
des témoins) ; et le caractère public
du consentement protège le « oui »
une fois donnée et est une aide pour
y rester fidèle (cf. Catéchisme, 1631).

3. Propriétés essentielles du
mariage

«Les propriétés essentielles du
mariage sont l'unité et
l'indissolubilité qui, dans le mariage
chrétien, en raison du sacrement,
acquièrent une solidité particulière



» (Code de Droit Canon, 1056). Le
mari et la femme « par l’alliance
conjugale ne sont plus deux, mais
une seule chair » (Mt 19,6) ... Cette
union intime, don réciproque de
deux personnes, de même que le
bien des enfants, exigent l’entière
fidélité des époux et requièrent leur
indissoluble unité » (9).

« L’égale dignité personnelle qu’il
faut reconnaître à la femme et à
l’homme dans l’amour plénier qu’ils
se portent l’un à l’autre fait
clairement apparaître l’unité du
mariage. La polygamie est contraire à
cette égale dignité et à l’amour
conjugal qui est unique et exclusif
» (Catéchisme, 1645).

«Dans sa prédication, Jésus a
enseigné sans équivoque le sens
originel de l’union de l’homme et de
la femme, telle que le Créateur l’a
voulue au commencement : la
permission, donnée par Moïse, de



répudier sa femme, était une
concession à la dureté du cœur (cf.
Mt 19, 8) ; l’union matrimoniale de
l’homme et de la femme est
indissoluble : Dieu lui-même l’a
conclue : " Que l’homme ne sépare
donc pas ce que Dieu a uni " (Mt 19,
6) » (Catéchisme, 1614). En vertu du
sacrement, par lequel les époux
chrétiens témoignent et participent
du mystère de l'unité et de l'amour
fécond entre le Christ et l'Église (Ep
5,32), l'indissolubilité acquiert un
sens nouveau et plus profond
accroissant la solidité originelle du
lien conjugal, de sorte que «Le
mariage conclu et consommé ne peut
être dissous par aucune puissance
humaine ni par aucune cause, sauf
par la mort » (Code de Droit Canon,
1141).

« Le divorce est une offense grave à
la loi naturelle. Il prétend briser le
contrat librement consenti par les
époux de vivre l’un avec l’autre



jusqu’à la mort. Le divorce fait injure
à l’Alliance de salut dont le mariage
sacramentel est le signe
» (Catéchisme, 2384). « Il se peut que
l’un des conjoints soit la victime
innocente du divorce prononcé par
la loi civile ; il ne contrevient pas
alors au précepte moral. Il existe une
différence considérable entre le
conjoint qui s’est efforcé avec
sincérité d’être fidèle au sacrement
du mariage et se voit injustement
abandonné, et celui qui, par une
faute grave de sa part, détruit un
mariage canoniquement valide
» (Catéchisme, 2386).

« Il existe cependant des situations
où la cohabitation matrimoniale
devient pratiquement impossible
pour des raisons très diverses. En de
tels cas, l’Église admet la séparation
physique des époux et la fin de la
cohabitation. Les époux ne cessent
pas d’être mari et femme devant
Dieu ; ils ne sont pas libres de



contracter une nouvelle union. En
cette situation difficile, la solution la
meilleure serait, si possible, la
réconciliation » (Catéchisme, 1649). Si
après la séparation « le divorce civil
reste la seule manière possible
d’assurer certains droits légitimes, le
soin des enfants ou la défense du
patrimoine, il peut être toléré sans
constituer une faute morale
» (Catéchisme, 2383).

Si après le divorce une nouvelle
union est contractée, même si elle est
reconnue par la loi civile, « le
conjoint remarié se trouve alors en
situation d’adultère public et
permanent » (Catéchisme, 2384). Les
personnes divorcées et remariées,
quoique faisant toujours partie de
l'Église, ne peuvent être admises à
l'Eucharistie, parce que leur état et
leur condition de vie contredisent
objectivement l’union d'amour
indissoluble entre le Christ et l'Église
signifiée et actualisée dans



l'Eucharistie. « La réconciliation par
le sacrement de pénitence - qui
ouvrirait la voie au sacrement de
l'Eucharistie - ne peut être accordée
qu'à ceux qui se sont repentis d'avoir
violé le signe de l'Alliance et de la
fidélité au Christ, et sont sincèrement
disposés à une forme de vie qui ne
soit plus en contradiction avec
l'indissolubilité du mariage. Cela
implique concrètement que, lorsque
l'homme et la femme ne peuvent pas,
pour de graves motifs - par l'exemple
l'éducation des enfants -, remplir
l'obligation de la séparation, «ils
prennent l'engagement de vivre en
complète continence, c'est-à-dire en
s'abstenant des actes réservés aux
époux » (10).

4. La paternité responsable

«C’est par sa nature même que
l’institution du mariage et l’amour
conjugal sont ordonnés à la
procréation et à l’éducation qui, tel



un sommet, en constituent le
couronnement " (GS 48, § 1): Les
enfants sont le don le plus excellent
du mariage et ils contribuent
grandement au bien des parents eux-
mêmes. Dieu lui-même qui a dit : " Il
n’est pas bon que l’homme soit seul
" (Gn 2, 18) et qui " dès l’origine a fait
l’être humain homme et femme " (Mt
19, 4), a voulu lui donner une
participation spéciale dans son
œuvre créatrice ; aussi a-t-il béni
l’homme et la femme, disant : " Soyez
féconds et multipliez-vous " (Gn 1,
28). Dès lors, un amour conjugal vrai
et bien compris, comme toute la
structure de la vie familiale qui en
découle, tendent, sans sous-estimer
pour autant les autres fins du
mariage, à rendre les époux
disponibles pour coopérer
courageusement à l’amour du
Créateur et du Sauveur qui, par eux,
veut sans cesse agrandir et enrichir
sa propre famille » (11) (Catéchisme,
1652 ». C’est pourquoi, parmi « ceux



qui remplissent ainsi la tâche que
Dieu leur a confiée, il faut accorder
une mention spéciale à ceux qui,
d’un commun accord et d’une
manière réfléchie, acceptent de
grand cœur d’élever dignement
même un plus grand nombre
d’enfants » (12).

Le stéréotype de la famille présentée
par la culture dominante actuelle
s'oppose à la famille nombreuse,
sous la justification de raisons
économiques, sociales, hygiéniques,
etc. Mais « le véritable amour mutuel
dépasse la communauté du mari et
de la femme et s'étend à ses fruits
naturels : les enfants. L'égoïsme, au
contraire, finit par rabaisser cet
amour à la simple satisfaction de
l'instinct et détruit la relation qui
unit parents et enfants. Il est difficile
de se sentir bon fils — vrai fils — de
ses parents si l'on peut se dire qu'on
est venu au monde contre leur
volonté : qu'on n'est pas né d'un



amour limpide, mais d'une
inattention ou d'une erreur de calcul
[...]. Je vois clairement que les
attaques contre les familles
nombreuses viennent d'un manque
de foi : elles sont le fruit d'un climat
social incapable de comprendre la
générosité et qui prétend masquer
l'égoïsme et certaines pratiques
inavouables sous des motifs
apparemment altruistes » (13).

Même avec une disposition
généreuse à l'égard de la paternité,
les époux peuvent se trouver « dans
certaines conditions de vie et dans
une situation où il ne leur est pas
possible, au moins pour un temps,
d’accroître le nombre de leurs
enfants » (14). « Si donc il existe,
pour espacer les naissances, de
sérieux motifs dus, soit aux
conditions physiques ou
psychologiques des conjoints, soit à
des circonstances extérieures, l'Eglise
enseigne qu'il est alors permis de



tenir compte des rythmes naturels,
inhérents aux fonctions de la
génération, pour user du mariage
dans les seules périodes infécondes
et régler ainsi la natalité sans porter
atteinte aux principes moraux » (15).

Est intrinsèquement peccamineuse «
toute action qui, soit en prévision de
l'acte conjugal, soit dans son
déroulement, soit dans le
développement de ses conséquences
naturelles, se proposerait comme but
ou comme moyen de rendre
impossible la procréation » (16).

Même si le but recherché est de
retarder une nouvelle naissance, la
valeur morale de l'acte conjugal
réalisé en période inféconde de la
femme est différente de celle qui est
effectuée avec le recours à un moyen
contraceptif. « Par sa structure
intime, l'acte conjugal, en même
temps qu'il unit profondément les
époux, les rend aptes à la génération



de nouvelles vies, selon des lois
inscrites dans l'être même de
l'homme et de la femme. C'est en
sauvegardant ces deux aspects
essentiels, union et procréation que
l'acte conjugal conserve
intégralement le sens de mutuel et
véritable amour et son ordination à
la très haute vocation de l'homme à
la paternité » (17). Par le recours à
un moyen contraceptif se trouve
exclue la signification procréative de
l'acte conjugal ; l'usage du droit du
mariage dans les périodes infécondes
de la femme respecte l'inséparable
connexion des significations unitive
et procréative de la sexualité
humaine. Dans le premier cas on
commet un acte positif pour
empêcher la procréation, en écartant
de l'acte conjugal sa potentialité
propre dans l'ordre de la
procréation ; dans le second on omet
l'usage du mariage uniquement dans
les périodes fécondes de la femme, ce
qui de soi n’entraîne pas la lésion



d'un acte conjugal de sa capacité
procréatrice au moment de sa
réalisation (18). C’est pourquoi, la
paternité responsable, telle que
l'enseigne l'Église n’est en aucune
manière porteuse d’une mentalité
contraceptive ; au contraire, elle est
la réponse à une situation
déterminée engendrée par des
circonstances particulières, qui ne
sont pas voulues pour elles-mêmes,
mais que l’on subit et qui peuvent
contribuer, avec l’aide de la prière, à
unir davantage les conjoints et toute
la famille.

5. Le mariage et la famille

«Selon le dessein de Dieu, le mariage
est le fondement de cette
communauté plus large qu'est la
famille, puisque l'institution même
du mariage et l'amour conjugal sont
ordonnés à la procréation et à
l'éducation des enfants dans lesquels



ils trouvent leur couronnement
» (19).

« Le Créateur a fait de la
communauté conjugale l'origine et le
fondement de la société humaine», la
famille est devenue la «cellule
première et vitale de la société » (20).
Cette dimension publique spécifique
et exclusive du mariage et de la
famille exige sa défense et sa
promotion par l'autorité civile (21).
Les lois qui ne reconnaissent pas les
propriétés essentielles du mariage –
(par l’institution du divorce) –, ou qui
le mettent sur un plan d'égalité avec
d'autres formes d'union non
matrimoniale – union de fait ou
union entre personnes du même sexe
– sont injustes : elles lèsent
gravement le fondement de la société
elle-même que l'État a l'obligation de
protéger et d'encourager (22).

Dans l'Église la famille est appelé
église domestique parce que la



communion spécifique de ses
membres est appelée à être « une
révélation et une réalisation
spécifique de la communion
ecclésiale » (23). « Les parents
doivent être pour leurs enfants les
premiers hérauts de la foi, au service
de la vocation propre de chacun et
tout spécialement de la vocation
sacrée » (24). «C’est ici que s’exerce
de façon privilégiée le sacerdoce
baptismal du père de famille, de la
mère, des enfants, de tous les
membres de la famille, " par la
réception des sacrements, la prière et
l’action de grâce, le témoignage d’une
vie sainte, et par leur renoncement et
leur charité effective " (LG 10). Le
foyer est ainsi la première école de
vie chrétienne et " une école
d’enrichissement humain " (GS 52, §
1). C’est ici que l’on apprend
l’endurance et la joie du travail,
l’amour fraternel, le pardon
généreux, même réitéré, et surtout le



culte divin par la prière et l’offrande
de sa vie » (Catéchisme, 1657).

Raphaël Diaz Bibliographie de base
Catéchisme de l’Église Catholique,
1601-1666, 2331-2400.

Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et Spes, 47-52.

Jean Paul II, Exhortation apostolique 
Familiaris consortio, 11-16.

Lectures recommandées

Saint Josémaria, Entretiens avec Mgr
Escrivá de Balaguer, 87-112.

Saint Josémaria, Homélie Le mariage,
vocation chrétienne, in Quand le
Christ passe, 22-30.

J. Miras – J. I. Bañares, Matrimonio y
familia, Rialp, Madrid, 2006.

J. M. Ibañez Langlois, Sexualidad,
Amor, Santa Pureza , Ediciones



Universidad Católica de Chile,
Santiago de Chile, 2006.

Notes

1 Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et Spes, 48.

2 Cf. Jean Paul II, Exhortation
apostolique Familiaris consortio, 22-
XI-1981, 11.

3 Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et Spes, 49.

4 « Car, par le baptême, l'homme et la
femme sont définitivement insérés
dans la nouvelle et éternelle Alliance,
Alliance nuptiale du Christ avec
l'Eglise. C'est en raison de cette
insertion indestructible que la
communauté intime de vie et
d'amour conjugal fondée par le
Créateur (31) a été élevée et assumée
dans la charité nuptiale du Christ,
soutenue et enrichie par sa force



rédemptrice » (Jean Paul II,
Exhortation Familiaris consortio, 13).

5 « Les ménages ont une grâce d'état
— la grâce du sacrement — qui leur
permet de pratiquer toutes les vertus
humaines et chrétiennes de la vie en
commun : la compréhension, la
bonne humeur, la patience, le
pardon, la délicatesse dans les
relations mutuelles » (Saint
Josémaria, Entretiens, 108).

6 « L’authentique amour conjugal est
assumé dans l’amour divin et il est
dirigé et enrichi par la puissance
rédemptrice du Christ et l’action
salvifique de l’Église, afin de
conduire efficacement à Dieu les
époux, de les aider et de les affermir
dans leur mission sublime de père et
de mère » (Concile Vatican II,
Constitution Gaudium et Spes, 48).

7 Jean Paul II, Exhortation
apostolique Familiaris consortio, 56.



8 Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, 23.

9 Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et Spes, 48.

10 Jean Paul II, Exhortation
apostolique Familiaris consortio, 84.
Cf. Benoît XVI, Exhortation
apostolique Sacramentum Caritatis,
22-II-2007, 29 ; Congrégation pour la
Doctrine de la Foi, Lettre sur la
réception de la Communion
Eucharistique par les fidèles divorcés
et remariés, 14-IX-1994 ; Catéchisme,
1650.

11 « Dans le devoir qui leur incombe
de transmettre la vie et d’être des
éducateurs (ce qu’il faut considérer
comme leur mission propre), les
conjoints savent qu’ils sont les
coopérateurs de l’amour du Dieu
Créateur et comme ses interprètes
[…]. Les époux chrétiens, se fiant à la
Providence de Dieu et nourrissant en
eux l’esprit de sacrifice, assument



leur rôle procréateur rendent gloire
au Créateur, et tendent, dans le
Christ, à la perfection, en faisant
preuve d’une responsabilité
généreuse, humaine et chrétienne
» (Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et Spes, 50).

12 Idem

13 Saint Josémaria, Entretiens, 94. «
Les époux doivent édifier leur vie
commune sur une affection sincère
et pure et sur la joie d'avoir mis au
monde les enfants que Dieu leur a
donné la possibilité d'avoir. Ils
doivent savoir, s'il le faut, renoncer à
des commodités personnelles et
avoir foi dans la Providence divine:
fonder une famille nombreuse, si
telle est la volonté de Dieu, est une
garantie de bonheur et d'efficacité,
même si, dans leurs égarements, les
défenseurs d'un triste hédonisme
affirment le contraire » (Saint
Josémaria, Quand le Christ passe, 25).



14 Concile Vatican II, Constitution 
Gaudium et Spes, 51.

15 Paul VI, Encyclique Humanae
vitae, 26-VII-1968, 16.

16 Ibidem, 14.

17 Ibidem 12. L’acte conjugal réalisé
en excluant une des deux
significations est intrinsèquement
déshonnête : « un acte conjugal
imposé au conjoint sans égard à ses
conditions et à ses légitimes désirs,
n'est pas un véritable acte d'amour et
contredit par conséquent une
exigence du bon ordre moral dans
les rapports entre époux. De même,
qui réfléchit bien devra reconnaître
aussi qu'un acte d'amour mutuel qui
porterait atteinte à la disponibilité à
transmettre la vie, que le Créateur a
attachée à cet acte selon des lois
particulières, est en contradiction
avec le dessein constitutif du
mariage et avec la volonté de l'auteur
de la vie. User de ce don divin en



détruisant, fût-ce partiellement, sa
signification et sa finalité, c'est
contredire à la nature de l'homme
comme à celle de la femme et de leur
rapport le plus intime, c'est donc
contredire aussi au plan de Dieu et à
sa volonté » (Ibidem, 13).

18 Cf. Jean Paul II, Exhortation
apostolique Familiaris consortio, 32 ; 
Catéchisme, 2370. La suppression de
la signification procréative implique
l’exclusion de la signification unitive
de l’acte conjugal : « le refus positif
de l'ouverture à la vie, mais aussi
une falsification de la vérité
intérieure de l'amour conjugal,
appelé à être un don de la personne
tout entière ». (Exhortation
apostolique Familiaris consortio, 32).

19 Ibidem, 14.

20 Ibidem 42.

21 « La famille est l’élément naturel
et fondamental de la société et a droit



à la protection de la société et de
l’État » (ONU, Déclaration Universelle
des Droits de l’Homme, 10-XII-1948,
art. 16).

22 Cf. Conseil Pontifical pour la
famille, Famille, mariage et unions de
fait, Cité du Vatican 2000 ;
Congrégation pour la Doctrine de la
Foi, Considérations à propos des
projets de reconnaissance légale de
l’union entre personnes
homosexuelles, Cité du Vatican 2003.

23 Jean Paul II, Exhortation
apostolique Familiaris consortio, 11.

24 Concile Vatican II, Constitution 
Lumen gentium, 11.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/le-mariage/
(22/12/2025)

https://opusdei.org/fr-cd/article/le-mariage/
https://opusdei.org/fr-cd/article/le-mariage/

	Thème 25 - Le mariage

