
opusdei.org

« La non violence :
style d’une politique
pour la paix »

Message du Pape François pour
la 50ème journée Mondiale de
la Paix (1er janvier 2017).

02/01/2017

source : vatican.va

1er JANVIER 2017

«La non-violence: style d'une
politique pour la paix»



1. Au début de cette nouvelle année,
je présente mes vœux sincères de
paix aux peuples et aux nations du
monde, aux Chefs d’État et de
Gouvernement, ainsi qu’aux
responsables des communautés
religieuses et des diverses
expressions de la société civile. Je
souhaite la paix à chaque homme, à
chaque femme ainsi qu’à chaque
enfant et je prie pour que l’image et
la ressemblance de Dieu dans chaque
personne nous permettent de nous
reconnaître mutuellement comme
des dons sacrés dotés d’une immense
dignité. Surtout dans les situations de
conflit, respectons cette « dignité la
plus profonde »[1] et faisons de la
non-violence active notre style de
vie.

Voilà le Message pour la 50ème

Journée Mondiale de la Paix. Dans le
premier, le bienheureux Pape Paul
VIs’est adressé à tous les peuples,
non seulement aux catholiques, par

https://w2.vatican.va/content/vatican/fr/holy-father/paolo-vi.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/fr/holy-father/paolo-vi.html


des paroles sans équivoque : «
Finalement [a] émergé d'une
manière très claire le fait que la paix
était l'unique et vraie ligne du
progrès humain (et non les tensions
des nationalismes ambitieux, non les
conquêtes violentes, non les
répressions créatrices d'un faux
ordre civil) ». Il mettait en garde
contre le « péril de croire que les
controverses internationales ne
peuvent se résoudre par les voies de
la raison, à savoir par des
pourparlers fondés sur le droit, la
justice et l'équité, mais seulement au
moyen des forces qui sèment la
terreur et le meurtre ». Au contraire,
en citant Pacem in terris de son
prédécesseur saint Jean XXIII, il
exaltait « le sens et l'amour de la
paix, fondée sur la vérité, sur la
justice, sur la liberté, sur l'amour
»[2]. L’actualité de ces paroles, qui
aujourd’hui ne sont pas moins
importantes et pressantes qu’il y a
cinquante ans, est frappante.

https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html


À cette occasion, je souhaite
m’arrêter sur la non-violence comme
style d’une politique de paix et je
demande à Dieu de nous aider tous à
puiser à la non-violence dans les
profondeurs de nos sentiments et de
nos valeurs personnelles. Que ce
soient la charité et la non-violence
qui guident la manière dont nous
nous traitons les uns les autres dans
les relations interpersonnelles, dans
les relations sociales et dans les
relations internationales.
Lorsqu’elles savent résister à la
tentation de la vengeance, les
victimes de la violence peuvent être
les protagonistes les plus crédibles de
processus non-violents de
construction de la paix. Depuis le
niveau local et quotidien jusqu’à
celui de l’ordre mondial, puisse la
non-violence devenir le style
caractéristique de nos décisions, de
nos relations, de nos actions, de la
politique sous toutes ses formes !



Un monde en morceaux

2. Le siècle dernier a été ravagé par
deux guerres mondiales
meurtrières ; il a connu la menace de
la guerre nucléaire et un grand
nombre d’autres conflits, tandis
qu’aujourd’hui, malheureusement,
nous sommes aux prises avec une
terrible guerre mondiale par
morceaux. Il n’est pas facile de savoir
si le monde est actuellement plus ou
moins violent qu’il l’a été hier, ni si
les moyens de communication
modernes et la mobilité qui
caractérise notre époque nous
rendent conscients de la violence ou
plus habitués à elle.

De toute façon, cette violence qui
s’exerce par ‘‘morceaux’’, de
manières et à des niveaux différents,
provoque d’énormes souffrances
dont nous sommes bien conscients :
guerres dans différents pays et
continents ; terrorisme, criminalité et



attaques armées imprévisibles ; les
abus subis par les migrants et par les
victimes de la traite ; la dévastation
de l’environnement. À quelle fin ? La
violence permet-elle d’atteindre des
objectifs de valeur durable ? Tout ce
qu’elle obtient n’est-ce pas plutôt de
déchaîner des représailles et des
spirales de conflits mortels qui ne
profitent qu’à un petit nombre de
‘‘seigneurs de la guerre’’ ?

La violence n’est pas le remède pour
notre monde en morceaux. Répondre
à la violence par la violence conduit,
dans la meilleure des hypothèses, à
des migrations forcées et à
d’effroyables souffrances, puisque
d’importantes quantités de
ressources sont destinées à des fins
militaires et soustraites aux
exigences quotidiennes des jeunes,
des familles en difficulté, des
personnes âgées, des malades, de la
grande majorité des habitants du
monde. Dans le pire des cas, elle peut



conduire à la mort, physique et
spirituelle, de beaucoup, voire de
tous.

La Bonne Nouvelle

3. Jésus aussi a vécu en des temps de
violence. Il a enseigné que le vrai
champ de bataille, sur lequel
s’affrontent la violence et la paix, est
le cœur de l’homme : « C’est du
dedans, du cœur de l’homme, que
sortent les pensées perverses » (Mc 7,
21). Mais le message du Christ, face à
cette réalité, offre la réponse
radicalement positive : il a prêché
inlassablement l’amour
inconditionnel de Dieu qui accueille
et pardonne et il a enseigné à ses
disciples à aimer les ennemis (cf. Mt
5, 44) et à tendre l’autre joue (cf. Mt
5, 39). Lorsqu’il a empêché ceux qui
accusaient la femme adultère de la
lapider (cf. Jn 8, 1-11) et lorsque, la
nuit d’avant sa mort, il a dit à Pierre
de remettre son épée au fourreau (cf.



Mt 26, 52), Jésus a tracé la voie de la
non-violence, qu’il a parcourue
jusqu’au bout, jusqu’à la croix, par
laquelle il a réalisé la paix et détruit
l’inimitié (cf. Ep 2, 14-16). C’est
pourquoi, celui qui accueille la
Bonne Nouvelle de Jésus sait
reconnaître la violence qu’il porte en
lui-même et se laisse guérir par la
miséricorde de Dieu, en devenant
ainsi, à son tour, un instrument de
réconciliation, selon l’exhortation de
saint François d’Assise : « La paix que
vos bouches annoncent, ayez-la plus
encore en vos cœurs »[3].

Être aujourd’hui de vrais disciples de
Jésus signifie adhérer également à sa
proposition de non-violence. Comme
l’a affirmé mon prédécesseur Benoît
XVI, elle « est réaliste, car elle tient
compte du fait que dans le monde il
règne trop de violence, trop
d'injustice, et que par conséquent, on
ne peut surmonter cette situation
qu'en lui opposant un supplément

https://w2.vatican.va/content/vatican/fr/holy-father/benedetto-xvi.html
https://w2.vatican.va/content/vatican/fr/holy-father/benedetto-xvi.html


d'amour, un supplément de bonté. Ce
‘‘supplément’’ vient de Dieu »[4]. Et il
ajoutait avec une grande force : «
Pour les chrétiens, la non-violence
n'est pas un simple comportement
tactique, mais bien une manière
d'être de la personne, l'attitude de
celui qui est tellement convaincu de
l'amour de Dieu et de sa puissance,
qu'il n'a pas peur d'affronter le mal
avec les seules armes de l'amour et
de la vérité. L'amour de l'ennemi
constitue le noyau de la ‘‘révolution
chrétienne’’ »[5]. Justement,
l’évangile du aimez vos ennemis (cf.
Lc 6, 27) est considéré comme «la
magna charta de la non-violence
chrétienne » ; il ne consiste pas « à se
résigner au mal […] mais à répondre
au mal par le bien (cf. Rm 12, 17-21),
en brisant ainsi la chaîne de
l'injustice »[6].

Plus puissante que la violence



4. La non-violence est parfois
comprise dans le sens de
capitulation, de désengagement et de
passivité, mais en réalité il n’en est
pas ainsi. Lorsque Mère Térésa a
reçu le Prix Nobel de la Paix en 1979,
elle a livré clairement son message
de non-violence active : « Dans notre
famille, nous n’avons pas besoin de
bombes et d’armes, de détruire pour
apporter la paix, mais uniquement
d’être ensemble, de nous aimer les
uns les autres […]. Et nous pourrons
vaincre tout le mal qu’il y a dans le
monde »[7]. Car, la force des armes
est trompeuse. « Tandis que les
trafiquants d’armes font leur travail,
il y a les pauvres artisans de paix qui,
seulement pour aider une personne,
une autre, puis une autre, puis une
autre, donnent leur vie » ; pour ces
artisans de paix, Mère Térésa est « un
symbole, une icône de notre temps
»[8]. En septembre dernier, j’ai eu la
grande joie de la proclamer sainte.
J’ai loué sa disponibilité envers tous



par « l’accueil et la défense de la vie
humaine, de la vie dans le sein
maternel [et] de la vie abandonnée et
rejetée. […] Elle s’est penchée sur les
personnes abattues qu’on laisse
mourir au bord des routes, en
reconnaissant la dignité que Dieu
leur a donnée ; elle a fait entendre sa
voix aux puissants de la terre, afin
qu’ils reconnaissent leurs fautes face
aux crimes – face aux crimes - de la
pauvreté qu’ils ont créée eux-mêmes
»[9]. En réponse, sa mission – et en
cela, elle représente des milliers,
voire des millions de personnes – est
d’aller à la rencontre des victimes
avec générosité et dévouement, en
touchant et en pansant tout corps
blessé, en guérissant toute vie brisée.

La non-violence pratiquée avec
détermination et cohérence a donné
des résultats impressionnants. Les
succès obtenus par le Mahatma
Gandhi et Khan Abdul Ghaffar Khan
dans la libération de l’Inde, et par



Martin Luther King Jr contre la
discrimination raciale ne seront
jamais oubliés. Les femmes, en
particulier, sont souvent des leaders
de non-violence, comme par
exemple, Leymah Gbowee et des
milliers de femmes libériennes, qui
ont organisé des rencontres de prière
et une protestation non-violente
(pray-ins) obtenant des négociations
de haut niveau pour la fin de la
deuxième grande guerre civile au
Libéria.

Nous ne pouvons pas non plus
oublier la décennie historique qui
s’est conclue par la chute des régimes
communistes en Europe. Les
communautés chrétiennes ont
apporté leur contribution par la
prière insistante et l’action
courageuse. Le ministère et le
magistère de saint Jean-Paul II ont
exercé une influence particulière. En
réfléchissant sur les événements de
1989 dans l’Encyclique Centesimus

https://w2.vatican.va/content/vatican/fr/holy-father/giovanni-paolo-ii.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


annus (1991), mon prédécesseur
soulignait qu’un changement
historique dans la vie des peuples,
des nations et des États se réalise «
par une lutte pacifique, qui [utilise]
les seules armes de la vérité et de la
justice »[10]. Ce parcours de
transition politique vers la paix a été
rendu possible en partie « par
l'action non violente d'hommes qui,
alors qu'ils avaient toujours refusé
de céder au pouvoir de la force, ont
su trouver dans chaque cas la
manière efficace de rendre
témoignage à la vérité ». Et il
concluait : « Puissent les hommes
apprendre à lutter sans violence
pour la justice, en renonçant à la
lutte des classes dans les
controverses internes et à la guerre
dans les controverses internationales
»[11].

L’Église s’est engagée pour la
réalisation de stratégies non-
violentes de promotion de la paix

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html


dans beaucoup de pays, en sollicitant
même les acteurs les plus violents
dans des efforts pour construire une
paix juste et durable.

Cet engagement en faveur des
victimes de l’injustice et de la
violence n’est pas un patrimoine
exclusif de l’Église catholique, mais
est propre à de nombreuses
traditions religieuses pour lesquelles
« la compassion et la non-violence
sont essentielles et indiquent la voie
de la vie »[12]. Je le réaffirme avec
force : « Aucune religion n’est
terroriste »[13]. La violence est une
profanation du nom de Dieu[14]. Ne
nous lassons jamais de le répéter : «
Jamais le nom de Dieu ne peut
justifier la violence. Seule la paix est
sainte. Seule la paix est sainte, pas la
guerre ! »[15].

La racine domestique d’une politique
non-violente



5. Si l’origine dont émane la violence
est le cœur des hommes, il est alors
fondamental de parcourir le sentier
de la non-violence en premier lieu à
l’intérieur de la famille. C’est une
composante de cette joie de l’amour
que j’ai présentée, en mars dernier,
dans l’Exhortation apostolique 
Amoris laetitia, en conclusion de
deux ans de réflexion de la part de
l’Église sur le mariage et la famille.
La famille est le creuset
indispensable dans lequel époux,
parents et enfants, frères et sœurs
apprennent à communiquer et à
prendre soin les uns des autres de
manière désintéressée, et où les
frictions, voire les conflits doivent
être surmontés non pas par la force,
mais par le dialogue, le respect, la
recherche du bien de l’autre, la
miséricorde et le pardon[16]. De
l’intérieur de la famille, la joie de
l’amour se propage dans le monde et
rayonne dans toute la société[17].
D’autre part, une éthique de

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html


fraternité et de coexistence pacifique
entre les personnes et entre les
peuples ne peut se fonder sur la
logique de la peur, de la violence et
de la fermeture, mais sur la
responsabilité, sur le respect et sur le
dialogue sincère. En ce sens,
j’adresse un appel en faveur du
désarmement, ainsi que de la
prohibition et de l’abolition des
armes nucléaires : la dissuasion
nucléaire et la menace de la
destruction réciproque assurée ne
peuvent pas fonder ce genre
d’éthique[18]. Avec la même urgence,
je supplie que cessent la violence
domestique et les abus envers les
femmes et les enfants.

Le Jubilé de la Miséricorde, conclu en
novembre dernier, a été une
invitation à regarder dans les
profondeurs de notre cœur et à y
laisser entrer la miséricorde de Dieu.
L’année jubilaire nous a fait prendre
conscience du grand nombre et de la



grande variété des personnes et des
groupes sociaux qui sont traités avec
indifférence, sont victimes d’injustice
et subissent la violence. Ils font
partie de notre ‘‘famille’’, ils sont nos
frères et nos sœurs. C’est pourquoi
les politiques de non-violence
doivent commencer entre les murs
de la maison pour se diffuser ensuite
dans l’entière famille humaine. «
L’exemple de sainte Thérèse de
Lisieux nous invite à pratiquer la
petite voie de l’amour, à ne pas
perdre l’occasion d’un mot aimable,
d’un sourire, de n’importe quel petit
geste qui sème paix et amitié. Une
écologie intégrale est aussi faite de
simples gestes quotidiens par
lesquels nous rompons la logique de
la violence, de l’exploitation, de
l’égoïsme. »[19].

Mon invitation

6. La construction de la paix au
moyen de la non-violence active est



un élément nécessaire et cohérent
avec les efforts permanents de
l’Église pour limiter l’utilisation de la
force par les normes morales, par sa
participation aux travaux des
institutions internationales et grâce à
la contribution compétente de
nombreux chrétiens à l’élaboration
de la législation à tous les niveaux.
Jésus lui-même nous offre un
‘‘manuel’’ de cette stratégie de
construction de la paix dans le
Discours sur la montagne. Les huit
béatitudes (cf. Mt 5, 3-10) tracent le
profil de la personne que nous
pouvons qualifier d’heureuse, de
bonne et d’authentique. Heureux les
doux – dit Jésus –, les miséricordieux,
les artisans de paix, les cœurs purs,
ceux qui ont faim et soif de justice.

C’est aussi un programme et un défi
pour les leaders politiques et
religieux, pour les responsables des
institutions internationales et pour
les dirigeants des entreprises et des



media du monde entier : appliquer
les Béatitudes dans leur manière
d’exercer leurs responsabilités
propres. Un défi à construire la
société, la communauté ou
l’entreprise dont ils sont
responsables avec le style des
artisans de paix ; à faire preuve de
miséricorde en refusant de rejeter les
personnes, d’endommager
l’environnement et de vouloir
vaincre à tout prix. Cela demande la
disponibilité « [à] supporter le
conflit, [à] le résoudre et [à] le
transformer en un maillon d’un
nouveau processus »[20]. Œuvrer de
cette façon signifie choisir la
solidarité comme style pour écrire
l’histoire et construire l’amitié
sociale. La non-violence active est
une manière de montrer que l’unité
est vraiment plus puissante et plus
féconde que le conflit. Tout dans le
monde est intimement lié[21]. Certes,
il peut arriver que les différences
créent des frictions : affrontons-les



de manière constructive et non-
violente, de façon que « les tensions,
et les oppositions [puissent] atteindre
une unité multiforme, unité qui
engendre une nouvelle vie », en
conservant « les précieuses
potentialités des polarités en
opposition »[22].

J’assure que l’Église catholique
accompagnera toute tentative de
construction de la paix, y compris
par la non-violence active et créative.
Le 1er janvier 2017 naît le nouveau
Dicastère pour le Service du
Développement humain intégral, qui
aidera l’Église à promouvoir de
manière toujours plus efficace les «
biens incommensurables de la
justice, de la paix et de la sauvegarde
de la création » et de la sollicitude
envers les migrants, « les personnes
dans le besoin, les malades et les
exclus, les personnes marginalisées
et les victimes des conflits armés et
des catastrophes naturelles, les



détenus, les chômeurs et les victimes
de toute forme d’esclavage et de
torture »[23]. Chaque action dans
cette direction, aussi modeste soit-
elle, contribue à construire un
monde libéré de la violence, premier
pas vers la justice et la paix.

En conclusion

7. Conformément à la tradition, je
signe ce Message le 8 décembre, fête
de l’Immaculée Conception de la
Bienheureuse Vierge Marie. Marie
est la Reine de la Paix. À la naissance
de son Fils, les anges glorifiaient Dieu
et souhaitaient paix sur la terre aux
hommes et aux femmes de bonne
volonté (cf. Lc 2, 14). Demandons à la
Vierge d’être notre guide.

« Tous nous désirons la paix ;
beaucoup de personnes la
construisent chaque jour par de
petits gestes ; nombreux sont ceux
qui souffrent et supportent
patiemment les efforts de beaucoup



de tentatives pour la construire »[24].
En 2017, engageons-nous, par la
prière et par l’action, à devenir des
personnes qui ont banni de leur
cœur, de leurs paroles et de leurs
gestes, la violence, et à construire des
communautés non-violentes, qui
prennent soin de la maison
commune. « Rien n’est impossible si
nous nous adressons à Dieu dans la
prière. Tous nous pouvons être des
artisans de paix »[25].

Du Vatican, le 8 décembre 2016

Franciscus

[1] Exhort. ap. Evangelii gaudium, n.
228.

[2] Message pour la célébration de la
1ère Journée de la Paix, 1er janvier
1968.

[3] « Légende des trois compagnons
», n. 58, Sources franciscaines, Cerf/
Éditions franciscaines, 2010, p. 1146.

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/messages/peace/documents/hf_p-vi_mes_19671208_i-world-day-for-peace.html


[4] Angelus, 18 février 2007.

[5] Ibid.

[6] Ibid.

[7] Mère Térésa, Discours pour le
Prix Nobel, 11 décembre 1979.

[8] Méditation « La route de la paix »,
Chapelle de la Domus Sanctae
Marthae, 19 novembre 2015.

[9] Homélie pour la canonisation de
la bienheureuse Mère Térésa de
Calcutta, 4 septembre 2016.

[10] N. 23.

[11] Ibid.

[12] Discours lors de l’Audience
interreligieuse, 3 novembre 2016.

[13] Discours à la 3ème Rencontre
mondiale des mouvements
populaires, 5 novembre 2016.

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/angelus/2007/documents/hf_ben-xvi_ang_20070218.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/cotidie/2015/documents/papa-francesco-cotidie_20151119_la-route-de-la-paix.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/homilies/2016/documents/papa-francesco_20160904_omelia-canonizzazione-madre-teresa.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/fr/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_01051991_centesimus-annus.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161103_udienza-interreligiosa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161103_udienza-interreligiosa.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/november/documents/papa-francesco_20161105_movimenti-popolari.html


[14] Cf. Discours lors de la Rencontre
avec le Cheikh des Musulmans du
Caucase et avec des Représentants
des autres communautés religieuses,
Bakou, 2 octobre 2016.

[15] Discours, Assise, 20 septembre
2016.

[16] Cf. Exhort. ap. postsyn. Amoris
laetitia, nn. 90-130.

[17] Cf. Ibid., nn. 133.194.234.

[18] Cf. Message à l’occasion de la
Conférence sur l’impact humanitaire
des armes nucléaires, 7 décembre
2014.

[19] Lett. enc. Laudato si’, n. 230.

[20] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
n. 227.

[21] Cf. Lett. enc. Laudato si’, nn.
16.117.138.

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/october/documents/papa-francesco_20161002_azerbaijan-incontro-interreligioso-baku.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/pont-messages/2014/documents/papa-francesco_20141207_messaggio-conferenza-vienna-nucleare.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html


[22] Exhort. ap. Evangelii gaudium,
n. 228.

[23] Lettre apostolique sous forme de
‘‘Motu proprio’’ par laquelle est
institué le Dicastère pour le Service
du Développement humain intégral,
17 août 2016.

[24] Regina Caeli, Bethléem, 25 mai
2014.

[25] Appel, Assise, 20 septembre
2016.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-cd/article/la-non-

violence-style-dune-politique-pour-la-
paix/ (02/02/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/motu_proprio/documents/papa-francesco-motu-proprio_20160817_humanam-progressionem.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/angelus/2014/documents/papa-francesco_regina-coeli-terra-santa_20140525.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/speeches/2016/september/documents/papa-francesco_20160920_assisi-preghiera-pace.html#Appel
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-non-violence-style-dune-politique-pour-la-paix/
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-non-violence-style-dune-politique-pour-la-paix/
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-non-violence-style-dune-politique-pour-la-paix/
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-non-violence-style-dune-politique-pour-la-paix/

	« La non violence : style d’une politique pour la paix »

