
opusdei.org

La correction
fraternelle

La correction fraternelle est un
avertissement que le chrétien
adresse à son prochain pour
l'aider sur le chemin de la
sainteté. C'est un instrument de
progrès spirituel qui contribue
à la connaissance des défauts
personnels - souvent inaperçus
à cause de ses propres limites
ou masqués par l'amour-
propre ; et dans de nombreux
cas, c'est aussi une condition
préalable pour affronter ces
défauts avec l'aide de Dieu et
améliorer ainsi sa vie
chrétienne.



29/08/2021

Sommaire

1. La correction fraternelle, une
tradition évangélique

2. La correction fraternelle, une
nécessité pour le chrétien

3. Corriger par amour

4. La correction fraternelle, un
devoir de justice

5. Dispositions nécessaires pour faire
et recevoir la correction fraternelle

6. Manière de faire et de recevoir la
correction fraternelle

7. Les fruits de la correction
fraternelle

1. La correction fraternelle, une
tradition évangélique



La correction fraternelle a un sens
évangélique profond. Jésus nous
exhorte à la pratiquer dans le cadre
d'un discours sur le service des plus
petits et le pardon sans limites : " Si
ton frère a péché contre toi, va le
corriger seul à seul avec lui. S'il
t'écoute, tu auras gagné ton frère"[1].

Lui-même corrige ses disciples à
plusieurs reprises, comme nous le
montrent les Évangiles : il les
réprimande pour l'explosion de
jalousie qu'ils manifestent lorsqu'ils
voient quelqu'un chasser les démons
au nom de Jésus[2] ; il réprimande
fermement Pierre parce que sa façon
de penser n'est pas celle de Dieu mais
celle des hommes[3] ; il freine
l'ambition désordonnée de Jacques et
Jean, corrigeant avec amour leur
compréhension erronée du royaume
qu'il annonce, tout en reconnaissant
les dispositions courageuses des
frères à " boire leur coupe "[4].



À partir de l'enseignement et de
l'exemple de Jésus, la correction
fraternelle est devenue, comme une
tradition de la famille chrétienne
vécue depuis le début de l'Église, une
obligation d'amour et de justice en
même temps. Parmi les conseils
donnés par saint Paul aux chrétiens
de Corinthe figure celui de
"s'exhorter les uns les
autres" (exhortamini invicem)[5]. De
nombreux passages du Nouveau
Testament témoignent de la vigilance
des pasteurs de l'Église pour corriger
les abus qui s'infiltraient dans
certaines des premières
communautés chrétiennes[6]. Saint
Ambroise, témoin de la pratique de
la correction fraternelle, écrivait au
IVe siècle : " Si tu découvres quelque
défaut chez un ami, corrige-le en
secret [...] Les corrections, en effet,
font du bien et sont plus bénéfiques
qu'une amitié silencieuse ". Si l'ami
est offensé, corrigez-le tout de
même ; insistez sans crainte, même si



le goût amer de la correction lui
déplaît. Il est écrit dans le livre des
Proverbes que les blessures d'un ami
sont plus tolérables que les baisers
des flatteurs (Pr 27,6)"[7]. Saint
Augustin met également en garde
contre la faute grave que
constituerait l'omission d'aider son
prochain : " Il est pire pour toi de te
taire que pour lui d'être absent "[8].

2. La correction fraternelle, une
nécessité pour un chrétien

La base naturelle de la correction
fraternelle est le besoin de chaque
personne d'être aidée par les autres
pour atteindre son but, car personne
ne se voit bien et ne reconnaît
facilement ses défauts. C'est
pourquoi cette pratique a également
été recommandée par les auteurs
classiques comme un moyen d'aider
ses amis. Corriger les autres est une
expression d'amitié et de franchise,
et un trait qui distingue le flatteur du



véritable ami[9]. A son tour, se
laisser corriger est un signe de
maturité et une condition du progrès
spirituel : "l'homme bon se réjouit
d'être corrigé ; l'homme méchant
supporte avec impatience le
conseiller" (Admoneri bonus gaudet;
pessimus quisque rectorem asperrime
patitur).

Le chrétien a besoin de la faveur que
ses frères dans la foi lui font par une
correction fraternelle. Avec d'autres
aides indispensables - prière,
mortification, bon exemple - cette
pratique, déjà présente dans la
Sagesse du peuple hébreu, constitue
un moyen fondamental pour
atteindre la sainteté, contribuant
ainsi à l'extension du Royaume de
Dieu dans le monde : "Celui qui
accepte la correction est sur le
chemin de la vie ; celui qui ne
l'accepte pas est sur un faux chemin".

3. Corriger par amour



La correction fraternelle chrétienne
naît de la charité, vertu théologale
par laquelle nous aimons Dieu par-
dessus tout et notre prochain comme
nous-mêmes par amour de Dieu. La
charité étant le "lien de la
perfection"[10] et la forme de toutes
les vertus, l'exercice de la correction
fraternelle est source de sainteté
personnelle chez celui qui la fait et
chez celui qui la reçoit. Pour les
premiers, elle offre l'occasion de
vivre le commandement du
Seigneur : "Voici mon
commandement : aimez-vous les uns
les autres comme je vous ai
aimés"[11] ; pour les seconds, elle
fournit la lumière nécessaire pour
renouveler la suite du Christ dans ce
domaine particulier où il a été
corrigé.

La pratique de la correction
fraternelle — qui plonge ses racines
dans l’Évangile — est une



manifestation de confiance et
d’affection surnaturelle.

Sois donc reconnaissant quand tu la
recevras, et ne cesse pas de la
pratiquer à l’égard de ceux qui
t’entourent[12]. La correction
fraternelle ne naît pas de l'irritation
d'une offense reçue, ni de l'orgueil ou
de la vanité blessée face aux fautes
des autres. Seul l'amour peut être le
véritable motif pour corriger son
prochain. Comme l'enseigne saint
Augustin, "Nous devons donc
corriger par amour ; non pas avec le
désir de nuire, mais avec l'intention
aimante d'amener leur amendement.
Si nous le faisons, nous accomplirons
très bien le précepte : "Si ton frère
pèche contre toi, reprends-le quand
tu es seul avec lui. Pourquoi le
corrigez-vous, parce que cela vous a
ennuyé d'être offensé par lui ? Dieu
nous en préserve. Si tu le fais par
amour de toi-même, tu ne fais rien.



Si c'est l'amour qui vous anime, vous
vous en sortez très bien".

4. La correction fraternelle, un
devoir de justice

Les chrétiens ont le devoir de
corriger fraternellement leurs
voisins comme une exigence sérieuse
de la vertu de charité[13]. Dans
l'Ancien Testament, nous trouvons
des exemples où Yahvé rappelle cette
obligation aux prophètes, comme
dans l'avertissement à Ezéchiel : "
Toi, fils de l'homme, je t'ai établi
comme sentinelle de la maison
d'Israël : tu écouteras la parole de ma
bouche et tu les avertiras de ma part.
Si je dis au méchant : "Méchant, tu
vas mourir", et que tu ne parles pas
pour détourner le méchant de sa
voie, ce méchant mourra à cause de
lui, mais je réclamerai son sang de ta
main. Mais si tu avertis le méchant
de se détourner de sa voie et qu'il ne



s'en détourne pas, il mourra pour sa
faute mais tu auras sauvé ta vie."[14]

La même idée apparaît dans le
Nouveau Testament. L'Apôtre
Jacques souligne : "Si l'un d'entre
vous s'écarte de la vérité et qu'un
autre l'y ramène, qu'il sache que
celui qui ramène le pécheur de son
errance sauvera son âme de la mort
et couvrira la multitude de ses
péchés"...[15] Et Saint Paul considère
la correction fraternelle comme le
moyen le plus approprié pour
ramener ceux qui se sont écartés du
droit chemin : "Si quelqu'un n'obéit
pas à ce que nous disons dans cette
lettre [...] ne le regardez pas comme
un ennemi, mais corrigez-le comme
un frère"[16]. Face aux fautes des
frères, il n'y a pas de place pour une
attitude passive ou indifférente. Il est
encore moins utile de se plaindre ou
d'accuser sans retenue : "Une
correction amicale est plus utile
qu'une accusation violente ; la



première inspire la componction, la
seconde excite l'indignation"[17].

Si tous les chrétiens ont besoin de
cette aide, il y a un devoir particulier
de pratiquer la correction fraternelle
avec ceux qui occupent certaines
positions d'autorité, de direction
spirituelle, de formation, etc. dans
l'Église et ses institutions, dans les
familles et les communautés
chrétiennes. Ceux qui sont des têtes
ont besoin de cette aide de manière
plus urgente en raison de leur plus
grande responsabilité, car "personne
qui a allumé une lampe ne la cache
dans un pot ou ne la met sous le lit,
mais il la place sur un chandelier
pour que ceux qui entrent voient la
lumière"[18]. De la même manière,
ceux qui accomplissent des tâches de
gouvernement ou de formation ont
une responsabilité spécifique pour la
pratiquer. C'est dans ce sens que
saint Josémaria enseigne :Quelle
grande facilité — et parfois quel grand



manque de responsabilité — quand on
est investi d’autorité, que de fuir la
douleur inhérente à la réprimande,
sous le prétexte d’éviter aux autres de
souffrir.

Peut-être évitera-t-on ainsi des
contrariétés dans cette vie..., mais au
risque de perdre le bonheur éternel et,
celui des autres par des omissions qui
constituent de véritables péchés[19].

5. Dispositions nécessaires pour
faire et recevoir la correction
fraternelle

La "communion des saints" entre
nous qui, unis au Christ mort et
ressuscité, vivons encore comme des
pèlerins en ce monde, a dans la
correction fraternelle une de ses
manifestations les plus authentiques.
Tous les chrétiens forment dans le
Christ une seule famille, l'Église, à la
louange et à la gloire de la
Trinité[20]. Pour cette raison,
l'exercice habituel de la correction



fraternelle est stimulé chez les
chrétiens lorsqu'ils prennent
conscience de leur responsabilité
pour la sainteté des autres, c'est-à-
dire de leur devoir d'aider chaque
baptisé à persévérer dans le lieu où il
a été appelé par Dieu à se sanctifier.
Cette conscience est rendue encore
plus vive en entretenant de manière
ordinaire les dispositions de
sollicitude envers le prochain, c'est-à-
dire par le biais d'un sain “préjugé
psychologique” —qui te fait penser
aux autres de façon habituelle, en
t’oubliant toi-même, pour les
rapprocher de Dieu”[21].

Une autre attitude tout aussi
nécessaire consiste à être prêt à
surmonter les difficultés qui peuvent
se présenter :

1) une vision excessivement humaine
et peu surnaturelle qui conduit à
penser qu'il ne vaut pas la peine de
faire cette correction ;



2) la peur de faire de la peine au
corrigé ;

3) considérer que sa propre indignité
empêche de corriger l'autre, que l'on
considère plus apte ou plus disposé ;

4) juger qu'il est inapproprié de
corriger quand on possède soi-même
- même de façon plus accentuée - le
défaut que l'on doit constater chez
l'autre ;

5) penser qu'une amélioration
effective du corrigé n'est plus
possible, ou que cette correction a
déjà été faite auparavant sans
résultats apparents. Ces conflits
proviennent généralement, en
dernière analyse, des respects
humains, de la peur de mal paraître
ou d'un esprit de confort excessif. Ils
sont facilement dissipés si la
conscience habituelle de la
communion des saints est vivante, et
donc de la loyauté due à l'Église et à



ses pasteurs, à ses institutions et à
tous ses frères et sœurs dans la foi.

Pour recevoir avec fruit la correction
fraternelle, le corrigé doit
fréquemment actualiser son désir de
sainteté, afin de voir dans
l'admonition reçue une grâce divine
visant à améliorer sa fidélité à Dieu
et son service des autres. L'exercice
de la vertu d'humilité le disposera
adéquatement à accepter les
corrections avec gratitude, et lui
permettra d'écouter la voix de Dieu
sans endurcir son cœur[22].

6. Manière de faire et de recevoir
la correction fraternelle

Des conseils concrets de Jésus[23] et
d'autres enseignements évangéliques
sur la charité, il ressort quelques
traits caractéristiques de la manière
dont doit être pratiquée la correction
fraternelle : vision surnaturelle,
humilité, douceur et affection.



Puisqu'il s'agit d'un avertissement
ayant un but surnaturel - la sainteté
de celui qui est corrigé - il est bon
que celui qui corrige discerne en
présence de Dieu l'opportunité de la
correction et la manière la plus
prudente de l'effectuer (le moment le
plus opportun, les mots les plus
appropriés, etc.) afin d'éviter
d'humilier celui qui est corrigé.
Demander la lumière à l'Esprit Saint
et prier pour la personne à corriger
favorise le climat surnaturel
nécessaire pour que la correction soit
efficace.

Il convient également que la
personne qui corrige considère avec
humilité devant Dieu sa propre
indignité et s'examine sur la faute
qui fait l'objet de la correction. Saint
Augustin nous conseille de faire cet
examen de conscience, car il nous est
souvent facile de percevoir chez les
autres précisément les points qui
nous font le plus défaut à nous-



mêmes : " Lorsque nous avons à
réprouver les autres, considérons
d'abord si nous avons commis cette
faute ; et si nous ne l'avons pas
commise, considérons que nous
sommes des hommes et que nous
avons pu la commettre ". Ou si nous
l'avons commis à un autre moment,
bien que nous ne le commettions pas
maintenant. Et puis, soyons
conscients de notre fragilité
commune, afin que la miséricorde, et
non la rancœur, précède cette
correction".

La douceur et l'affection sont des
traits distinctifs de la charité
chrétienne et donc aussi de la
pratique de la correction fraternelle.
Pour que cet avertissement soit
l'expression d'une charité
authentique, il est important de se
demander avant de le donner :
comment Jésus agirait-il en cette
circonstance avec cette personne ?
De cette façon, il sera plus facile de



voir que Jésus corrigerait non
seulement avec promptitude et
franchise, mais aussi avec gentillesse,
compréhension et estime. C'est dans
ce sens que saint Josémaria
enseigne : “Quand tu devras la faire,
la correction fraternelle devra être
imprégnée de délicatesse — de
charité ! — dans la forme comme dans
le fond, car tu es à ce moment-là un
instrument de Dieu.”[24]. Un signe
concret de délicatesse sera de donner
l'avertissement seul à seul avec la
personne concernée, en laissant de
côté tout commentaire ou
plaisanterie qui pourrait perturber
l'atmosphère surnaturelle dans
laquelle se déroule la correction.

Dans la pratique de la correction
fraternelle, la tendance possible à
l'anonymat doit être évitée. Cette
tendance disparaît chez celui qui
corrige lorsque, avec la grâce de
Dieu, il pose un acte concret de
fidélité et pense à la communion des



saints. La loyauté le conduira à
corriger en face, sans prétention et
sans dévalorisation, avec la franchise
de celui qui cherche le bien de l'autre
et la sainteté de l'Église. La fermeté
nécessaire dans la correction n'est
pas incompatible avec la gentillesse
et la douceur, celui qui corrige doit
avoir une “main de fer dans un gant
de velours”[25].

La vertu de prudence joue un rôle
important comme guide, règle et
mesure dans notre façon de faire - et
aussi dans la réception de la
correction fraternelle. "La prudence
dispose la raison à discerner, en
toute circonstance, notre véritable
bien et à choisir les moyens
appropriés pour l'atteindre"[26].
Pour cette raison, une norme de
prudence, scellée par l'expérience,
est de demander l'avis d'une
personne sage (directeur spirituel,
prêtre, supérieur, etc.) sur
l'opportunité de faire la correction.



Cette consultation, loin d'être une
accusation ou une dénonciation,
constitue un sage exercice de la vertu
de charité qui vise à éviter que
quelqu'un soit corrigé sur la même
question par plusieurs personnes, et
aide celui qui corrige à mûrir dans
ses jugements et à former sa propre
conscience ; en somme, à être "des
âmes de jugement"[27]. La prudence
nous conduira aussi à ne pas corriger
trop souvent sur le même sujet, car
nous devons compter sur la grâce de
Dieu et sur le temps pour
l'amélioration des autres.

Les questions qui font l'objet de la
correction fraternelle couvrent tous
les aspects de la vie du chrétien, car
tous constituent sa sphère de
sanctification personnelle et
d'apostolat de l'Église. De manière
générale, on peut noter les points
suivants :



1) les habitudes contraires aux
commandements de la loi de Dieu et
aux commandements de l'Église ;

2) les attitudes ou les comportements
qui se heurtent au témoignage que le
chrétien est appelé à donner dans la
vie familiale, sociale, professionnelle,
etc. ;

3) les fautes isolées commises si elles
constituent un grave préjudice pour
la vie chrétienne de la personne
concernée ou pour le bien de
l'Église[28].

En la recevant, il est important de
savoir maintenir une attitude
adéquate, qui peut se résumer à ces
aspects : vision surnaturelle, humilité
et gratitude. Lorsqu'il reçoit une
correction, il est raisonnable que la
personne corrigée l'accepte avec
gratitude, sans discuter ni donner
d'explications ou d'excuses, car elle
voit dans celui qui corrige un frère
soucieux de sa sainteté. Dans les cas



où, face à une correction, l'irritation
ou le déplaisir jaillit du fond de
l'âme, il serait bon de méditer les
paroles de saint Cyrille : "La
réprimande, qui rend les humbles
meilleurs, semble souvent
intolérable aux orgueilleux"[29]. La
prudence conseille dans ce cas de
méditer en présence de Dieu sur la
correction reçue afin d'en pénétrer
tout le sens ; et, si on ne la comprend
pas, de demander conseil à une
personne prudente (prêtre, directeur
spirituel, etc.) qui l'aidera à la
comprendre dans toute sa portée.

7. Les fruits de la correction
fraternelle

Les bénéfices de la pratique de la
correction fraternelle sont
nombreux, tant pour celui qui la
reçoit que pour celui qui la fait. En
tant qu'action concrète de la charité
chrétienne, ses fruits sont la joie, la
paix et la miséricorde. Elle



présuppose également l'exercice de
nombreuses vertus : la charité,
l'humilité, la prudence ; elle améliore
la formation humaine en rendant les
personnes plus courtoises ; elle
facilite les relations mutuelles entre
les personnes, les rendant plus
surnaturelles et, en même temps,
plus agréables sur le plan humain ;
elle canalise l'éventuel esprit critique
négatif, qui pourrait amener à juger
le comportement des autres avec un
sens peu chrétien ; Elle empêche les
commérages ou les plaisanteries de
mauvais goût sur le comportement
ou les attitudes de notre prochain ;
elle renforce l'unité de l'Église et de
ses institutions à tous les niveaux,
contribuant à donner une plus
grande cohésion et efficacité à la
mission évangélisatrice ; elle garantit
la fidélité à l'esprit de Jésus-Christ ;
elle permet aux chrétiens
d'expérimenter la ferme sécurité de
ceux qui savent qu'ils ne
manqueront pas de l'aide de leurs



frères et sœurs dans la foi : "Le frère
aidé par son frère, est comme une
ville fortifiée"[30]. Le frère aidé par
son frère est comme une ville
fortifiée.

J. Alonso

Juillet 2010

Bibliographie basique

Catéchisme de l’Eglise
Catholique, 1822-1829
Saint Augustin, Sermons 82
Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique II-IIae, q. 33
Saint Josémaria:
- Sillon: 373, 707, 821, 823, 907
- Forge: 146, 147, 455, 566, 567,
577, 641
- Amis de Dieu, 20, 69, 157, 158,
160-161, 234
M. Nepper, Correction
Fraternelle, en Dictionnaire de
spiritualité, ascétique et

• 

• 
• 

• 
• 
• 

• 

• 



mystique II, Beauchesne, Paris
1953, 2404-2414
C. Gennaro, Corrección fraterna,
en E. Ancilli, Diccionario de
espiritualidad, I, Herder,
Barcelona 1987 (2ª ed.), 499-500
J. M. Perrin, El misterio de la
caridad, Rialp, Madrid 1962

[1] Mt 18, 15

[2] Cfr. Mc 9, 38-40

[3] Cfr. Mt 16, 23

[4] Cfr. Mt 20, 20-23

[5] 2 Co 13, 11

[6] Cfr., par exemple, St 2

[7] Saint Ambroise,De officiis
ministrorum III, 125-135

[8] Saint Augustin, Sermo 82, 7

• 

• 



[9] Cfr. Plutarque, Moralia, I

[10] Cfr. Col 3, 14.

[11] Jn 15, 12

[12] Saint Josémaria, Forge, n. 566.

[13] Cfr. Catéchisme de l’Eglise
Catholique, n. 1829.

[14] Ez 33, 7-9.

[15] St 5, 19- 20.

[16] 2 Ts 3, 4- 5; cfr. Ga 6, 1.

[17] Saint Ambroise, Catena Aurea,
VI.

[18] Lc 8, 16; cfr. Mc 4, 21.

[19] Saint Josémaria, Forge, n. 577

[20] Cfr. Compendio du Catéchisme de
l’Eglise Catholique, 195

[21] Saint Josémaria, Forge, n. 861



[22] Cfr. Psaume 94

[23] Mt 18, 15-17: “Si ton frère pèche
contre toi, va le corriger seul à seul
avec lui. S'il vous écoute, vous avez
gagné votre frère. S'il n'écoute pas,
prenez-en un ou deux avec vous, afin
que toute affaire soit établie par la
parole de deux ou trois témoins.
Mais s'il ne veut pas les écouter,
dites-le à l'Église. S'il ne veut pas non
plus écouter l'Église, comptez-le
comme un païen et un collecteur
d'impôts”.

[24] Saint Josémaria, Forge, n. 147

[25] Cfr. Chemin, n. 397

[26] Compendio du Catéchisme de
l’Eglise Catholique, 380

[27] Cfr. Saint Josémaria, Chemin,
Introduction

[28] Comme il est logique, à
l'intérieur des diverses institutions



de l'Église, les comportements ou les
fautes qui s'opposent à l'esprit ou aux
coutumes propres à chacune de ces
institutions suscitées par Dieu
constituent également un sujet de
correction fraternelle.

[29] Saint Cyrille, Catena Aurea, vol.
VI

[30] Pr 18, 19

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/la-correction-
fraternelle-2/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/la-correction-fraternelle-2/
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-correction-fraternelle-2/
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-correction-fraternelle-2/

	La correction fraternelle

