
opusdei.org

La bonne politique
est au service de la
paix

Message du Pape François pour
la Journée Mondiale de la Paix
2019 (1er janvier)

01/01/2019

1. ‘‘Paix à cette maison !’’

En envoyant ses disciples en mission,
Jésus leur dit : « Dans toute maison
où vous entrerez, dites d’abord :
‘‘Paix à cette maison’’. S’il y a là un
ami de la paix, votre paix ira reposer



sur lui ; sinon, elle reviendra vers
vous » (Lc 10, 5-6).

Offrir la paix est au cœur de la
mission des disciples du Christ. Et
cette offre est adressée à tous ceux
qui, hommes et femmes, aspirent à la
paix au milieu des drames et des
violences de l’histoire humaine[1]. La
‘‘maison’’ dont parle Jésus, c’est
chaque famille, chaque
communauté, chaque pays, chaque
continent, dans sa particularité et
dans son histoire ; c’est avant tout
chaque personne, sans distinctions ni
discriminations. C’est aussi notre
‘‘maison commune’’ : la planète où
Dieu nous a mis pour y vivre et dont
nous sommes appelés à prendre soin
avec sollicitude.

C’est donc également mon vœu au
début de l’année nouvelle : ‘‘Paix à
cette maison !’’.

2. Le défi de la bonne politique

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftn1


La paix est comme l’espérance dont
parle le poète Charles Péguy [2]; elle
est comme une fleur fragile qui
cherche à s’épanouir au milieu des
pierres de la violence. Nous le
savons : la recherche du pouvoir à
tout prix porte à des abus et à des
injustices. La politique est un moyen
fondamental pour promouvoir la
citoyenneté et les projets de
l’homme, mais quand elle n’est pas
vécue comme un service à la
collectivité humaine par ceux qui
l’exercent, elle peut devenir un
instrument d’oppression, de
marginalisation, voire de
destruction.

« Si quelqu’un veut être le premier,
dit Jésus, qu’il soit le dernier de tous
et le serviteur de tous » (Mc 9, 35).
Comme le soulignait saint Paul VI : «
Prendre au sérieux la politique à ses
divers niveaux – local, régional et
mondial –, c’est affirmer le devoir de
l’homme, de tout homme, de

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftn2
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr.html


reconnaître la réalité concrète et la
valeur de la liberté de choix qui lui
est offerte pour chercher à réaliser
ensemble le bien de la cité, de la
nation, de l’humanité »[3].

En effet, la fonction et la
responsabilité politique constituent
un défi permanent pour tous ceux
qui reçoivent le mandat de servir
leur pays, de protéger les habitants et
de travailler pour asseoir les
conditions d’un avenir digne et juste.
Accomplie dans le respect
fondamental de la vie, de la liberté et
de la dignité des personnes, la
politique peut devenir vraiment une
forme éminente de charité.

3. Charité et vertus humaines pour
une politique au service des droits
humains et de la paix.

Le Pape Benoît XVI rappelait que «
tout chrétien est appelé à vivre cette
charité, selon sa vocation et selon ses
possibilités d’influence au service de

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftn3
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr.html


la pólis. […] L’engagement pour le
bien commun, quand la charité
l’anime, a une valeur supérieure à
celle de l’engagement purement
séculier et politique […] Quand elle
est inspirée et animée par la charité,
l’action de l’homme contribue à
l’édification de cette cité de Dieu
universelle vers laquelle avance
l’histoire de la famille humaine »[4].
C’est un programme dans lequel
peuvent se retrouver tous les
politiciens, de n’importe quelle
appartenance culturelle ou
religieuse, qui souhaitent œuvrer
ensemble pour le bien de la famille
humaine, en pratiquant ces vertus
humaines qui sous-tendent le bon
agir politique : la justice, l’équité, le
respect réciproque, la sincérité,
l’honnêteté, la fidélité.

À ce sujet, méritent d’être rappelées
les ‘‘béatitudes du politique’’,
proposées par le Cardinal vietnamien
François-Xavier Nguyễn Văn Thuận,

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftn4


mort en 2002, qui a été un témoin
fidèle de l’Évangile :

Heureux le politicien qui a une haute
idée et une profonde conscience de
son rôle.

Heureux le politicien dont la
personne reflète la crédibilité.

Heureux le politicien qui travaille
pour le bien commun et non pour
son propre intérêt.

Heureux le politicien qui reste
fidèlement cohérent.

Heureux le politicien qui réalise
l’unité.

Heureux le politicien qui s’engage
dans la réalisation d’un changement
radical.

Heureux le politicien qui sait
écouter.



Heureux le politicien qui n’a pas
peur.[5]

4. Les vices de la politique

Chaque renouvellement des
fonctions électives, chaque échéance
électorale, chaque étape de la vie
publique constitue une occasion
pour retourner à la source et aux
repères qui inspirent la justice et le
droit. Nous en sommes certains : la
bonne politique est au service de la
paix ; elle respecte et promeut les
droits humains fondamentaux, qui
sont aussi des devoirs réciproques,
afin qu’entre les générations
présentes et celles à venir se tisse un
lien de confiance et de
reconnaissance.

À côté des vertus, malheureusement,
ne manquent pas non plus dans la
politique les vices, dus soit à une
inaptitude personnelle soit à des
déformations dans l’entourage et
dans les institutions. Il est clair pour

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftn5


tous que les vices de la vie politique
ôtent de la crédibilité aux systèmes
dans lesquels elle s’exerce, ainsi qu’à
l’autorité, aux décisions et à l’action
des personnes qui s’y consacrent. Ces
vices, qui affaiblissent l’idéal d’une
authentique démocratie, sont la
honte de la vie publique et mettent
en danger la paix sociale : la
corruption – sous ses multiples
formes d’appropriation indue des
biens publics ou
d’instrumentalisation des personnes
–, la négation du droit, le non-respect
des règles communautaires,
l’enrichissement illégal, la
justification du pouvoir par la force
ou par le prétexte arbitraire de la
‘‘raison d’État’’, la tendance à
s’accrocher au pouvoir, la
xénophobie et le racisme, le refus de
prendre soin de la Terre,
l’exploitation illimitée des ressources
naturelles en raison du profit
immédiat, le mépris de ceux qui ont
été contraints à l’exil.



5. La bonne politique promeut la
participation des jeunes et la
confiance dans l’autre

Quand l’exercice du pouvoir
politique vise uniquement à
sauvegarder les intérêts de certains
individus privilégiés, l’avenir est
compromis et les jeunes peuvent être
tentés par la méfiance, parce que
condamnés à rester en marge de la
société, sans possibilité de participer
à un projet pour l’avenir.

Quand, au contraire, la politique se
traduit, concrètement, dans
l’encouragement des jeunes talents et
des vocations qui demandent à se
réaliser, la paix se diffuse dans les
consciences et sur les visages. Elle
devient une confiance dynamique,
qui veut dire ‘‘j’ai confiance en toi et
je crois en toi’’, dans la possibilité de
travailler ensemble pour le bien
commun. La politique est pour la
paix si elle se manifeste donc, dans la



reconnaissance des charismes et des
capacités de chaque personne. «Quoi
de plus beau qu’une main tendue ?
Elle a été voulue par Dieu pour offrir
et recevoir. Dieu n’a pas voulu
qu’elle tue (cf. Gn 4, 1sv) ou qu’elle
fasse souffrir, mais qu’elle soigne et
qu’elle aide à vivre. À côté du cœur
et de l’intelligence, la main peut
devenir, elle aussi, un instrument du
dialogue»[6].

Chacun peut apporter sa pierre à la
construction de la maison commune.
La vie politique authentique, qui se
fonde sur le droit et sur un dialogue
loyal entre les personnes, se
renouvelle avec la conviction que
chaque femme, chaque homme et
chaque génération portent en eux
une promesse qui peut libérer de
nouvelles énergies relationnelles,
intellectuelles, culturelles et
spirituelles.

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftn6


Une telle confiance n’est jamais facile
à vivre, car les relations humaines
sont complexes. En particulier, nous
vivons ces temps-ci dans un climat de
méfiance qui s’enracine dans la peur
de l’autre ou de l’étranger, dans
l’angoisse de perdre ses propres
avantages, et qui se manifeste
malheureusement aussi, au niveau
politique, par des attitudes de
fermeture ou des nationalismes qui
remettent en cause cette fraternité
dont notre monde globalisé a tant
besoin.

Aujourd’hui plus que jamais, nos
sociétés ont besoin d’‘‘artisans de
paix’’ qui puissent être des messagers
et des témoins authentiques du Dieu
Père, qui veut le bien et le bonheur
de la famille humaine.

6. Non à la guerre et à la stratégie
de la peur

Cent ans après la fin de la Première
Guerre Mondiale, alors que nous



nous souvenons des jeunes tombés
durant ces combats et des
populations civiles lacérées,
aujourd’hui plus qu’hier nous
connaissons la terrible leçon des
guerres fratricides, à savoir que la
paix ne peut jamais être réduite au
seul équilibre des forces et de la
peur. Maintenir l’autre sous la
menace veut dire le réduire à l’état
d’objet et en nier la dignité. C’est
pourquoi nous réaffirmons que
l’escalade en termes d’intimidation et
la prolifération incontrôlée des
armes sont contraires à la morale
ainsi qu’à la recherche d’une vraie
concorde.

La terreur exercée sur les personnes
les plus vulnérables contribue à l’exil
d’entières populations en quête
d’une terre de paix. Les discours
politiques qui tendent à accuser les
migrants de tous les maux et à priver
les pauvres de l’espérance ne sont
pas justifiables. Au contraire, il faut



réaffirmer que la paix se fonde sur le
respect de chaque personne, quelle
que soit son histoire, sur le respect
du droit et du bien commun, de la
création qui nous a été confiée et de
la richesse morale transmise par les
générations passées.

Notre pensée va aussi, à titre
particulier, aux enfants qui vivent
dans les zones actuelles de conflit, et
à tous ceux qui s’engagent afin que
leurs vies et leurs droits soient
protégés. Dans le monde, un enfant
sur six est touché par la violence de
la guerre ou par ses conséquences,
quand il n’est pas enrôlé pour
devenir lui-même soldat ou otage de
groupes armés. Le témoignage de
ceux qui œuvrent pour défendre la
dignité et le respect des enfants n’en
est que plus précieux pour l’avenir
de l’humanité.

7. Un grand projet de paix



Nous célébrons ces jours-ci le
soixante-dixième anniversaire de la
Déclaration Universelle des droits de
l’homme, adoptée au lendemain du
deuxième conflit mondial.
Souvenons-nous, à ce propos, de
l’observation de saint Jean XXIII :
«Maintenant, à mesure que l'homme
devient conscient de ses droits,
germe comme nécessairement en lui
la conscience d'obligations
correspondantes : ses propres droits,
c'est avant tout comme autant
d'expressions de sa dignité qu'il
devra les faire valoir, et à tous les
autres incombera l'obligation de
reconnaître ces droits et de les
respecter»[7].

La paix, en effet, est le fruit d’un
grand projet politique qui se fonde
sur la responsabilité réciproque et
sur l’interdépendance des êtres
humains. Mais elle est aussi un défi
qui demande à être accueilli jour
après jour. La paix est une

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftn7


conversion du cœur et de l’âme ; et il
est facile de reconnaître trois
dimensions indissociables de cette
paix intérieure et communautaire :

- la paix avec soi-même, en refusant
l’intransigeance, la colère et
l’impatience et, comme le conseillait
saint François de Sales, en exerçant
‘‘un peu de douceur avec soi-même’’,
afin d’offrir ‘‘un peu de douceur aux
autres’’ ;

- la paix avec l’autre : le proche,
l’ami, l’étranger, le pauvre, le
souffrant… ; en osant la rencontre et
en écoutant le message qu’elle porte
avec elle ;

- la paix avec la création, en
redécouvrant la grandeur du don de
Dieu et la part de responsabilité qui
revient à chacun d’entre nous, en
tant qu’habitant du monde, citoyen
et acteur de l’avenir.



La politique de la paix, qui connaît
bien les fragilités humaines et les
assume, peut toujours se ressourcer
dans l’esprit du Magnificat que
Marie, Mère du Christ Sauveur et
Reine de la Paix, chante au nom de
tous les hommes : « Sa miséricorde
s’étend d’en âge en âge sur ceux qui
le craignent. Déployant la force de
son bras, il disperse les superbes. Il
renverse les puissants de leur trône,
il élève les humbles […] ; il se
souvient de son amour, de la
promesse faite à nos pères, en faveur
d’Abraham et sa descendance à
jamais » (Lc 1, 50-55).

Du Vatican, le 8 décembre 2018

François

source : vatican.va

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html


[1] Cf. Lc 2, 14 : « Gloire à Dieu au
plus haut des cieux, et paix sur la
terre aux hommes, qu’il aime ».

[2] Cf. Le Porche du mystère de la
deuxième vertu, Paris 1986.

[3] Lett. ap. Octogesima adveniens (14
mai 1971), n. 46.

[4] Enc. Caritas in veritate (29 juin
2009), n. 7.

[5] Cf. Discours à l’exposition-
colloque ‘‘Civitas’’ de Padoue, ‘’30
giorni’’, n. 5 de 2002.

[6] Benoît XVI, Discours aux Autorités
du Bénin, 19 novembre 2011.

[7] Enc. Pacem in terris (11 avril
1963), n. 44.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/paul-vi/fr/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftnref5
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/fr/speeches/2011/november/documents/hf_ben-xvi_spe_20111119_corpo-diplom.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/fr/messages/peace/documents/papa-francesco_20181208_messaggio-52giornatamondiale-pace2019.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-bonne-politique-est-au-service-de-la-paix/


opusdei.org/fr-cd/article/la-bonne-
politique-est-au-service-de-la-paix/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/la-bonne-politique-est-au-service-de-la-paix/
https://opusdei.org/fr-cd/article/la-bonne-politique-est-au-service-de-la-paix/

	La bonne politique est au service de la paix

