
opusdei.org

L' estime de soi

Estime de soi, humilité,
ambition, prise de risque,
confiance.... notre condition
d'enfant de Dieu nous donne la
juste mesure de notre valeur.

14/06/2015

Sachez que ce n’est par rien de
corruptible, argent ou or, que vous
avez été affranchis […], mais par
un sang précieux [1]. Saint Pierre
rappelle aux premiers chrétiens que

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/L%27estime%20de%20soi20150614-170620.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/L%27estime%20de%20soi20150614-170620.pdf


leur existence a une valeur
incommensurable, car ils ont été
l’objet de l’amour généreux du
Seigneur qui les a rachetés. Le Christ,
par le don de la filiation divine,
donne de l’assurance à nos pas dans
ce monde. C’est ainsi qu’un garçon le
manifestait avec spontanéité à saint
Josémaria : « Père, me disait ce grand
gaillard, bon étudiant de l’Université
Centrale (que sera-t-il devenu ?) — en
pensant à ce que vous m’avez dit… en
pensant que je suis fils de Dieu ! je me
suis surpris, dans la rue, « fier comme
Artaban » au dehors et plein d’orgueil
au dedans… Fils de Dieu ! » Je lui ai
conseillé, en toute conscience, de
cultiver l’« orgueil » [2].

Connaître la grandeur de notre
condition

Comment comprendre ce cultiver l’«
orgueil » ? Il ne s’agit sûrement pas
d’imaginer des vertus que nous
n’avons pas, ni de vivre avec un sens



d’autosuffisance qui trahit tôt ou
tard.

Il s’agit plutôt de connaître la
grandeur de notre condition : l’être
humain est la « seule créature sur
terre que Dieu a voulue pour elle-
même » [3] ; créé à son image et
selon sa ressemblance, il est appelé à
porter cette image à sa plénitude en
s’identifiant de plus en plus au Christ
par l’action de la grâce.

Cette vocation sublime est le
fondement du droit amour de soi-
même, présent dans la foi
chrétienne. C’est à la lumière de cette
foi que nous pouvons juger nos
succès et nos échecs. L’acceptation
sereine de notre identité conditionne
notre forme d’être et d’agir dans le
monde. En outre, elle contribue à
une confiance personnelle qui
diminue nos peurs, nos
précipitations et nos inhibitions,
facilite l’ouverture aux autres et aux



nouvelles situations et suscite
l’optimisme et la joie.

L’idée positive ou négative que nous
nous faisons de nous-mêmes dépend
de la connaissance de soi et de
l’obtention des objectifs que chacun
se propose. Dans une large mesure,
ces objectifs ont comme point de
départ les modèles d’homme ou de
femme que nous souhaiterions
devenir et qui s’offrent à nous par
des voies très variées, par exemple
l’éducation reçue au foyer, les
commentaires de nos amis et de nos
connaissances ou les idées
dominantes dans une société
déterminée. C’est pourquoi il est
important de définir ses repères,
puisque, s’ils sont élevés et nobles ils
contribueront à l’estime de soi-
même. En même temps, il convient
de bien identifier les modèles les plus
en vue dans notre culture, étant
donné que, plus ou moins



consciemment, ils influent sur notre
façon de nous estimer.

S’interroger sur nos modèles

Il nous arrive parfois de formuler un
jugement erroné sur nous-mêmes
parce que nous avons accepté des
critères de succès qui peuvent être de
facto peu réalistes, voir nocifs :
l’efficacité professionnelle à tout
prix, des relations affectives
égocentriques, des styles de vie
marqués par l’hédonisme.

Nous pouvons nous surestimer après
avoir obtenu quelques succès dont
nous pensons qu’ils sont reconnus
par les autres ; mais le contraire peut
aussi nous arriver : nous sous-
estimer parce que nous n’avons pas
atteint certains objectifs ou penser
que nous ne sommes pas appréciés
dans certains milieux. Ces
estimations erronées découlent, en
grande partie, d’une trop grande
dépendance de l’avis de tous ceux



qui qualifient les parcours
professionnels uniquement en
fonction des résultats obtenus ou des
biens possédés.

Pour éviter ces risques, il vaut la
peine de s’interroger sur nos repères
dans la vie professionnelle, familiale,
sociale… et sur leur compatibilité
avec une vision chrétienne de
l’existence. Nous savons, en outre,
qu’en dernier ressort le modèle le
plus parfait, complet et pleinement
cohérent est Jésus-Christ. Voir notre
vie à la lumière de la sienne est la
meilleure façon de nous juger,
puisque nous savons bien que Jésus
est un exemple tout proche et avec
qui nous entretenons une relation
personnelle — un je avec un toi — à
travers l’amour.

Auto-connaissance avec la lumière
de Dieu

Pour se juger véritablement, il est
indispensable de bien se connaître.



C’est une tâche complexe requérant
un apprentissage qui, en un certain
sens, ne se termine jamais. Il
commence par dépasser toute
perspective exclusivement subjective
— « d’après moi », « à mon avis », « il
me semble »… — pour prendre en
compte d’autres points de vue.
Puisque nous ne connaissons même
pas le son de notre voix ou notre
apparence physique et que nous
devons avoir recours à des outils tels
qu’un enregistrement ou un miroir,
combien plus devons-nous admettre
que nous ne sommes pas les
meilleurs juges pour évaluer notre
personnalité !

Outre la réflexion personnelle, nous
nous connaissons grâce à ce que les
autres nous apprennent sur nous-
mêmes. Cela est possible si nous
savons ouvrir notre intimité à ceux
qui peuvent nous aider — quel grand
recours que la direction spirituelle
personnelle ! — et admettre leurs



avis que nous considérons comme un
bon idéal de vie. Dans ce domaine,
l’interaction avec ceux qui nous
entourent, les modes et les mœurs de
la société ont aussi une influence. Un
environnement qui promeut la
réflexion aide à développer les
ressources de l’introspection, tandis
qu’un milieu caractérisé par un style
superficiel de vie le limite.

Par conséquent, il convient de
susciter des habitudes de réflexion et
de se demander comment Dieu nous
voit. La prière en est le temps
opportun, car, tout en connaissant le
Seigneur, nous nous connaissons
nous-mêmes grâce à sa lumière.
Entre autres, nous chercherons à
comprendre les commentaires et les
conseils que nous pouvons recevoir
d’autrui. Dans certains cas, nous
prendrons du recul par rapport aux
jugements des autres si nous sentons
qu’ils sont objectivement peu fondés,
ou peut-être peu réfléchis, et surtout



s’ils partent de critères peu
compatibles avec la volonté de Dieu.
Il faut être capable de choisir ceux
qui méritent le plus d’attention,
comme l’Écriture le dit : Mieux vaut
écouter la semonce du sage
qu’écouter la chanson des insensés
[4].

D’autre part, comme nous sommes
tous responsables de l’estime de ceux
qui nous entourent, nous devons être
attentifs à ce que nos propos
reflètent notre considération à
l’égard de chacun, qui est un enfant
de Dieu. Spécialement si nous
détenons une autorité ou si nous
devons former les autres (comme
dans la relation père – fils,
enseignant – élève, etc.) nos conseils
et nos indications contribueront à
réaffirmer chez les autres la
conviction de leur propre valeur, y
compris lorsqu’il est nécessaire de
corriger avec clarté. Tel est le point
de départ, l’oxygène pour que la



personne grandisse en respirant par
elle-même, avec espérance.

S’accepter soi-même : c’est ainsi
que le Seigneur nous aime

En considérant notre manière d’être
à la lumière de Dieu, nous sommes
en conditions de nous accepter tels
que nous sommes : avec nos talents
et nos vertus, mais aussi avec des
défauts que nous reconnaissons
humblement. La vraie estime de soi
implique de reconnaître que nous
ne sommes pas tous pareils et
d’accepter que les autres puissent
être plus intelligents, mieux jouer
d’un instrument musical, être plus
athlétiques… Nous avons tous de
bonnes qualités à développer et, ce
qui est encore plus important, nous
sommes tous enfants de Dieu.

C’est en cela que consiste l’auto-
acceptation véritable, le sens positif
de l’amour propre du chrétien qui
veut servir Dieu et les autres, en



rejetant les comparaisons déplacées
pouvant nous conduire à la tristesse.

En dernière analyse, nous nous
accepterons tels que nous sommes si
nous ne perdons pas de vue que Dieu
nous aime avec nos limites, qui font
partie de notre chemin de
sanctification et constituent la
matière de notre lutte. C’est le
Seigneur qui nous choisit, comme il a
choisi les Douze : Des hommes
ordinaires, avec leurs défauts, leurs
faiblesses, plus prodigues de paroles
que d’actes. Et pourtant, Jésus les a
appelés pour en faire des pêcheurs
d’hommes (cf. Mt 4, 19), des
corédempteurs, des dispensateurs de
la grâce de Dieu [5].

Devant le succès et les échecs

Dans cette approche surnaturelle,
nous comprenons avec plus de
profondeur notre manière d’être et
notre parcours biographique qui
trouvent pour nous leur sens plénier.



Dans une perspective d’éternité,
nous relativisons les succès et les
performances temporelles. Ainsi, si
nous nous réjouissons d’être
efficaces dans notre activité, nous
savons aussi que le plus important
est qu’elle nous ait aidés à grandir en
sainteté. C’est le réalisme chrétien,
la maturité humaine et
surnaturelle, qui de même qu’il ne
se laisse pas aller à l’exaltation du
triomphe ou de la louange, ne cède
pas non plus au pessimisme devant
la défaite. Comme il est utile de dire,
avec saint Pierre, que ce que nous
avons fait de bon nous l’avons fait au
nom de Jésus-Christ de Nazareth !
[6]

En même temps, admettre que les
difficultés extérieures ou les
imperfections personnelles limitent
nos résultats est un des aspects qui
donne une forme à l’estime de soi-
même, un fondement à la maturité
personnelle, tout en laissant la porte



ouverte à l’apprentissage. Ce n’est
qu’en reconnaissant nos carences et
en essayant de tirer une expérience
positive de ce qui est arrivé que nous
pouvons apprendre.

Tu as échoué ! — Nous, nous
n’échouons jamais. — Tu avais mis
toute ta confiance en Dieu. — Puis, tu
n’as omis aucun moyen humain.
Persuade-toi de cette vérité : ton
succès — maintenant et en ceci —,
c’était justement d’échouer. — Rends
grâce au Seigneur et recommence [7].
Nous sommes ainsi à même
d’emprunter le chemin de la Croix
qui montre les paradoxes de la force
qui réside dans la faiblesse, de la
grandeur de la misère et de la
croissance dans l’humiliation et qui
témoigne de son efficacité
extraordinaire.

Agir avec assurance et savoir
rectifier



L’assurance personnelle est d’autant
plus ferme qu’elle prend appui sur la
certitude d’être un enfant bien-aimé
de Dieu et non sur la persuasion que
nous connaîtrons le succès, qui si
souvent nous échappe. Cette
conviction permet d’accepter le
risque inhérent à toute décision, de
surmonter la paralysie du manque
d’assurance et de garder une attitude
d’ouverture raisonnable envers ce
qui est nouveau. Ce n’est pas celui qui
ne se trompe jamais qui est prudent,
mais bien celui qui sait rectifier ses
erreurs. Il est prudent parce qu’il
préfère ne pas réussir vingt fois,
plutôt que de se réfugier dans un
abstentionnisme commode. Il n’agit
pas avec une folle précipitation ou
avec une témérité absurde, mais il
assume le risque de ses décisions, et
ne renonce pas à obtenir le bien par
crainte de ne pas réussir [8].

En partant des limites personnelles
et de la capacité d’apprentissage de



l’être humain, rectifier suppose une
amélioration, un enrichissement
personnel qui, à son tour, se
répercute sur ce et ceux qui
l’entourent, tout en contribuant à
faire grandir la confiance en soi et
dans les autres. Celui qui se place
dans les mains du Père du ciel est en
sécurité, car toutes choses
concourent au bien de ceux qui
aiment Dieu [9], y compris les chutes
si nous en demandons pardon au
Seigneur et, avec sa grâce, nous nous
relevons ayant gagné en humilité. De
la sorte, savoir rectifier fait partie du
processus de la conversion : Si nous
disons : « Nous n’avons pas de
péché », nous nous abusons, la
vérité n’est pas en nous. Si nous
confessons nos péchés, lui, fidèle
et juste, pardonnera nos péchés et
nous purifiera de toute iniquité
[10].

Une vertu indispensable



L’estime de soi-même grandit, en
définitive, sous la protection de
l’humilité, car c’est la vertu qui nous
aide à connaître à la fois notre misère
et notre grandeur [11]. Si cette
attitude fait défaut à notre âme, il
n’est pas rare que des problèmes se
posent concernant l’estime de soi. En
revanche, si nous la cultivons, nous
nous remplissons de réalisme et nos
jugements sont exacts : nous ne
sommes pas des hommes ou des
femmes impeccables, mais pas non
plus des êtres corrompus ! Nous
sommes des enfants de Dieu et une
dignité insoupçonnée repose sur nos
limites.

L’humilité génère le climat intérieur
qui nous permet de nous connaître
tels que nous sommes et nous pousse
à rechercher sincèrement le soutien
des autres, tout en leur prêtant le
nôtre.



En dernier ressort, nous avons tous
besoin de Dieu, en qui nous avons la
vie, le mouvement et l’être [12], de
ce Père miséricordieux qui veille en
permanence sur nous. Quelle
assurance et quelle confiance nous
découvrons dans la vie de Sainte
Marie ! Si elle peut dire que le Tout-
Puissant a fait pour moi de grandes
choses [13], c’est bien parce qu’elle
vit en étant bien consciente de 
l’abaissement de sa servante [14].
En elle, humilité et conscience de la
grandeur de sa vocation personnelle
se conjuguent merveilleusement.

[1]. 1 P 1, 18-19.

[2]. Chemin, n° 274.

[3]. Concile Vatican II, Const. Past. 
Gaudium et spes, n° 24.

[4]. Qo 7, 5.



[5]. Quand le Christ passe, n° 2.

[6]. Ac 3, 6.

[7]. Chemin, n° 404.

[8]. Amis de Dieu, n° 88.

[9]. Rm 8, 28.

[10]. 1 Jn 1, 8-9.

[11]. Amis de Dieu, n° 94.

[12]. Ac 17, 28.

[13]. Lc 1, 49.

[14]. Lc 1, 48.

J. Cavanyes

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/l-estime-de-soi/
(20/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/l-estime-de-soi/
https://opusdei.org/fr-cd/article/l-estime-de-soi/

	L' estime de soi

