
opusdei.org

Thème 8 - Jésus-
Christ, vrai Dieu et
vrai homme

Le Christ Jésus a assumé la
nature humaine sans cesser
d’être Dieu : il est vraiment
Dieu et vraiment homme.

03/02/2014

8.

Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai
homme

L’incarnation du Verbe• 



« Mais lorsque est venue la plénitude
des temps, Dieu a envoyé son Fils né
d'une femme et soumis à la loi de
Moïse» (Gal 4, 4). C’est ainsi que
s’accomplit la promesse d’un
sauveur, promesse faite par Dieu à
Adam et Ève au moment de les
expulser du Paradis : « Je mettrai une
hostilité entre toi et la femme, entre
ton lignage et le sien : Il t’écrasera la
tête, et tu l’atteindras au talon » (Gn
3, 15). Ce verset de la Genèse est
appelé protoévangile parce qu’il
constitue la toute première annonce
de la bonne nouvelle du salut. « La
traduction grecque, en commençant
la dernière phrase par un pronom
masculin, attribue cette victoire, non
au lignage de la femme en général,
mais à l’un des fils de la femme ;
ainsi est explicitée l’interprétation
messianique qui est donnée par
beaucoup de Pères. Avec le Messie, sa
Mère est impliquée, et
l’interprétation mariologique de la
traduction latine ipsa conteret caput



est devenue traditionnelle dans
l’Église »[1]

Depuis lors, et jusqu’au moment où «
le Verbe s’est fait chair et il a habité
parmi nous » (Jn 1, 14), Dieu a
préparé l’humanité pour qu’elle
puisse accueillir avec profit son Fils
Unique. Dieu s'est choisi le peuple
d’Israël, a établi une Alliance avec lui
et l'a progressivement formé,
intervenant dans son histoire, lui
manifestant ses desseins par les
patriarches et les prophètes, et le
sanctifiant pour lui. Et tout ceci,
comme une préparation en figures
de la parfaite et nouvelle Alliance
qu’il allait conclure dans son Christ,
de la pleine et définitive révélation
que le Verbe incarné allait
réaliser[2]. Quoique Dieu ait préparé
la venue du Sauveur surtout
moyennant le choix du peuple
d’Israël, cela ne signifie pas qu’il



abandonnait les autres peuples, les «
gentils », car jamais il n’avait cessé
de se rendre témoignage à lui-même
(cf. Act. 14, 16-17). La Providence
divine a fait que les païens gardent
une conscience plus ou moins
explicite de la nécessité du salut, et
jusque dans les moindres recoins de
la terre, on conservait le désir d’être
sauvés.

L'Incarnation a pour origine l’amour
de Dieu envers les hommes : « Voici
comment Dieu a manifesté son
amour parmi nous : Dieu a envoyé
son Fils unique dans le monde pour
que nous vivions par lui » (1 Jn 4, 9).
L’Incarnation est la démonstration
par excellence de l’Amour de Dieu
pour les hommes, étant donné qu’en
elle, c’est Dieu lui-même qui se
donne aux hommes, participant à la
nature humaine dans une unité de
personne.



Après la chute d’Adam et Ève au
paradis terrestre, l’Incarnation reçoit
une finalité salvatrice et
rédemptrice, comme nous le disons
dans le Credo : « Pour nous, les
hommes, et pour notre salut, il
descendit du ciel ; par l’Esprit Saint, il
a pris chair de la Vierge Marie, et
s’est fait homme »[3]. Le Christ a
affirmé de lui-même que « le Fils de
l'homme est venu chercher et sauver
ce qui était perdu » (Lc 19, 10 ; cf. Mt
18, 11) et que « Dieu a envoyé son Fils
dans le monde, non pas pour juger le
monde, mais pour que, par lui, le
monde soit sauvé » (Jn 3, 17).

L’Incarnation manifeste l’amour
infini de Dieu pour les hommes, son
infinie miséricorde, sa justice, son
pouvoir, non moins que la cohérence
du plan divin de salut. La profonde
sagesse de Dieu se voit dans le fait
que l’Incarnation du Verbe, la forme
choisie pour sauver l’homme, est la



plus convenable à notre nature
humaine.

Jésus-Christ, le Verbe Incarné, « n’est
ni un mythe ni une quelconque idée
abstraite. Il est un homme qui a vécu
dans un contexte concret, qui est
mort après avoir mené sa propre
existence dans l’évolution de
l’histoire. Une recherche historique à
son sujet est donc une requête de la
foi chrétienne elle-même » [4].

L’existence réelle du Christ
appartient à la doctrine de la foi, de
même que sa mort véritable pour
nous, et sa résurrection au troisième
jour (cf. 1 Co 15, 3-11). L’existence de
Jésus est un fait prouvé par la science
historique, surtout au moyen de
l’analyse du Nouveau Testament,
dont la valeur historique est hors de
doute. Il existe d’autres témoignages
antiques, non chrétiens, païens ou
juifs, sur l’existence de Jésus. C’est
précisément pour cela que ne sont



pas acceptables les positions de ceux
qui dissocient le Jésus historique du
Christ de la foi, soutenant l’idée que
presque tout ce que le Nouveau
Testament dit du Christ ne serait
qu’une interprétation de foi faite par
les disciples de Jésus, alors que sa
figure historique authentique nous
resterait encore inconnue. Ces
affirmations, qui sont en bien des cas
issues d’un fort préjugé contraire au
surnaturel, ne tiennent aucun
compte de la recherche historique
contemporaine. Celle-ci tend à
conclure que la présentation que le
christianisme primitif fait de Jésus se
fonde sur d’authentiques faits
historiquement avérés.

Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai
homme

L’Incarnation est « le mystère de
l’admirable union de la nature divine
et de la nature humaine dans
l’unique Personne du Verbe

• 



» (Catéchisme, 483). L’Incarnation du
Fils de Dieu « ne signifie pas que
Jésus-Christ soit en partie Dieu et en
partie homme, ni qu’il soit le résultat
du mélange confus entre le divin et
l’humain. Il s’est fait vraiment
homme en restant vraiment Dieu.
Jésus-Christ est vrai Dieu et vrai
homme » (Catéchisme, 464). La
divinité de Jésus-Christ, Verbe éternel
de Dieu, a été étudiée en relation
avec la Sainte Trinité. Nous allons ici
nous en tenir surtout à ce qui a trait
à son humanité.

L'Église a défendu et expliqué cette
vérité de foi durant les premiers
siècles face aux hérésies qui la
falsifiaient. Au premier siècle déjà,
certains chrétiens issus du judaïsme,
les ébionites, considérèrent le Christ
comme un simple homme, quoique
très saint. Au siècle suivant surgit
l’adoptianisme : Jésus ne serait qu’un
homme dans lequel habite la force de
Dieu ; pour eux, Dieu lui-même est



une seule Personne. Cette hérésie fut
condamnée en l’an 190, par le Pape
saint Victor, puis par le Concile
d’Antioche (en 268), par le premier
Concile de Constantinople et par le
Synode Romain de l’an 382[5].
L’hérésie arienne, niant la divinité du
Verbe, niait aussi que Jésus-Christ fût
Dieu. Arius fut condamné par le
premier Concile de Nicée, en l’an
325. Aujourd’hui encore, l’Église a
réaffirmé que Jésus-Christ est le Fils
de Dieu, subsistant de toute éternité,
et qui dans l’Incarnation, a assumé la
nature humaine dans son unique
Personne divine[6].

L’Église a encore dû faire face à
d’autres erreurs niant la réalité de la
nature humaine du Christ. Parmi
celles-ci, sont à mentionner les
hérésies qui rejetaient la réalité du
corps ou de l’âme du Christ, comme
le docétisme qui, dans ses différentes
variantes, est tributaire du
gnosticisme et du manichéisme.



Certains de ses représentants
affirmaient que le Christ possédait
un corps céleste, ou que son corps
n’était qu’une apparence, ou qu’il est
apparu brusquement en Judée sans
avoir eu à naître ou grandir. Saint
Jean lui-même eut à combattre ce
genre d’erreurs : « Beaucoup
d'imposteurs se sont répandus dans
le monde,

ils refusent de proclamer que Jésus
Christ est venu dans la chair; celui
qui agit ainsi est l'imposteur et l'anti-
Christ » (2 Jn 7 ; cf. 1 Jn 4, 1-2). Arius
et Apollinaire de Laodicée ont nié
l’existence de l’âme humaine du
Christ. Le second a eu une
importance particulière dans ce
domaine, et son influence s'est
manifestée durant plusieurs siècles
lors des controverses christologiques
postérieures. Dans sa tentative de
défendre l’unité du Christ et son
impeccabilité, Apollinaire soutint
que le Verbe jouait le rôle de l’âme



spirituelle humaine. Cette doctrine
impliquait cependant la négation de
la véritable humanité du Christ,
puisque celle-ci devait, comme en
tout homme, être composée du corps
et de l’âme spirituelle (cf. Catéchisme,
471). Elle fut donc condamnée par le
premier Concile de Constantinople,
ainsi que par le Synode Romain de
l’an 382[7].

L’union hypostatique

Au début du Vème siècle, à la suite des
controverses précédentes, il était
clair qu’il fallait affirmer en toute
fermeté l’intégrité des deux natures,
humaine et divine, dans la Personne
du Verbe, de sorte que l’unité
personnelle du Christ commençait à
devenir le centre d’attention de la
christologie et de la sotériologie
patristique. De nouvelles discussions
contribuèrent alors à de nouveaux
approfondissements.

• 



La première grande controverse prit
son origine de certaines affirmations
du Patriarche de Constantinople,
Nestor. Celui-ci utilisait un langage
laissant entendre qu’en Jésus-Christ
se trouvent deux sujets : le sujet
divin et le sujet humain, unis entre
eux par un lien non pas physique
mais seulement moral. De cette
erreur christologique découle son
rejet du titre de Theotókos, Mère de
Dieu, attribué à la Vierge Marie. Elle
ne serait que la mère du Christ, mais
pas la mère de Dieu. Face à cette
hérésie, saint Cyrille d’Alexandrie
ainsi que le Concile d’Éphèse de
l’année 431 rappelèrent que «
l’humanité du Christ n’a d’autre sujet
que la personne divine du Fils de
Dieu qui l’a assumée et faite sienne
dès sa conception. Pour cela, le
Concile d’Éphèse a proclamé en 431
que Marie est devenue en toute
vérité Mère de Dieu par la
conception humaine du Fils de Dieu



dans son sein » (Catéchisme, 466 ; cf.
DS 250-251).

Quelques années plus tard surgit
l’hérésie monophysite. Cette hérésie
a ses antécédents dans
l’apollinarisme, doublé d’une
mauvaise compréhension de la
doctrine et du langage utilisé par
saint Cyrille de la part d’Eutychès,
archimandrite d’un monastère de
Constantinople. Eutychès affirmait,
entre autres, que le Christ est une
Personne subsistant en une seule
nature, la nature humaine ayant été
absorbée dans la nature divine. Cette
erreur fut condamnée par le pape
saint Léon le Grand, dans son Tomus
ad Flavianum[8], authentique joyau
de la théologie latine, ainsi que par le
Concile oecuménique de
Chalcédoine, en 451, point de
référence obligé pour la christologie.
Voici ses termes : « Nous enseignons
unanimement à confesser un seul et
même Fils, notre Seigneur Jésus-



Christ, le même parfait en divinité et
parfait en humanité »[9], ajoutant
que l’union des deux natures est «
sans confusion, sans changement,
sans division, sans séparation »[10].

La doctrine chalcédonienne fut
confirmée et explicitée par le Concile
de Constantinople II, en l’an 553, qui
offre une interprétation authentique
du Concile antérieur. Après avoir
souligné plusieurs fois l’unité du
Christ[11], il affirme que l’union des
deux natures du Christ a lieu selon
l’hypostase[12], surmontant en cela
la formule cyrillienne équivoque qui
parlait d’unité selon la physis. Dans
cette même ligne, le Concile de
Constantinople II indiqua aussi le
sens dans lequel devrait être
comprise la formule cyrillienne bien
connue d’« une nature du Verbe
incarné »[13], phrase que saint
Cyrille pensait être de saint
Athanase, mais qui en réalité n’était
qu’une falsification apollinariste.



Dans ces décisions conciliaires qui
avaient pour but de contrer quelques
erreurs concrètes et non pas
d’exposer le mystère du Christ dans
sa totalité, les Pères conciliaires ont
utilisé le langage de leur temps. De
même que Nicée emploie le terme 
consubstantiel, Chalcédoine utilise
des termes tels que nature, personne, 
hypostase, etc., selon la signification
habituelle qu’ils avaient dans le
langage commun et dans la théologie
de leur époque. Ceci ne signifie pas,
comme certains l’ont affirmé, que le
message évangélique se soit
hellénisé. En réalité, ceux qui se sont
montrés rigidement hellénisants ont
été précisément ceux qui proposaient
les doctrines hérétiques, comme
Arius ou Nestor, qui ne surent pas
voir les limitations du langage
philosophique de leur époque par



rapport au mystère de Dieu et du
Christ.

La sainte Humanité de Jésus-
Christ

« Dans l’union mystérieuse de
l’Incarnation " la nature humaine a
été assumée, non absorbée " (GS 22, §
2) » (Catéchisme, 470). C’est pourquoi
l’Église a enseigné « la pleine réalité
de l’âme humaine, avec ses
opérations d’intelligence et de
volonté, et du corps humain du
Christ. Mais parallèlement, elle a eu à
rappeler chaque fois que la nature
humaine du Christ appartient en
propre à la personne divine du Fils
de Dieu qui l’a assumée. Tout ce qu’il
est et ce qu’il fait en elle relève " d’Un
de la Trinité ". Le Fils de Dieu
communique donc à son humanité
son propre mode d’exister personnel
dans la Trinité. Ainsi, dans son âme
comme dans son corps, le Christ
exprime humainement les mœurs

• 



divines de la Trinité (cf. Jn 14, 9-10)
» (Catéchisme, 470).

L’âme humaine du Christ possède
une véritable connaissance humaine.
La doctrine catholique a
traditionnellement enseigné que le
Christ, en tant qu’homme, possède
une connaissance acquise, une
science infuse et la science propre
aux bienheureux du Ciel. La science
acquise du Christ ne pouvait pas être
en soi illimitée : « C’est pourquoi le
Fils de Dieu a pu vouloir en se faisant
homme " croître en sagesse, en taille
et en grâce " (Lc 2, 52) et de même
avoir à s’enquérir sur ce que dans la
condition humaine on doit
apprendre de manière
expérimentale (cf. Mc 6, 38 ; Mc 8,
27 ; Jn 11, 34) » (Catéchisme, 472). Le
Christ, sur qui repose la plénitude de
l’Esprit Saint et de ses dons (cf. Is 11,
1-3), a possédé également la science
infuse, c’est-à-dire la connaissance
que l’on n’acquiert pas directement



par le travail de la raison, mais qui
est infusée directement par Dieu
dans l’intelligence humaine. En effet,
« le Fils montrait aussi dans sa
connaissance humaine la
pénétration divine qu’il avait des
pensées secrètes du cœur des
hommes (cf. Mc 2, 8 ; Jn 2, 25 ; 6, 61)
(Catéchisme, 473). Le Christ possédait
également la science propre aux
bienheureux : « De par son union à la
Sagesse divine en la personne du
Verbe incarné, la connaissance
humaine du Christ jouissait en
plénitude de la science des desseins
éternels qu’il était venu révéler (cf.
Mc 8, 31 ; 9, 31 ; 10, 33-34 ; 14, 18-20.
26-30) » (Catéchisme, 474). En raison
de tout cela, il faut affirmer que le
Christ en tant qu’homme est
infaillible : admettre l’erreur en lui
serait l’admettre dans le Verbe,
unique personne existante dans le
Christ. Au sujet d’une éventuelle
ignorance proprement dite, il faut
considérer que « ce qu’il reconnaît



ignorer dans ce domaine (cf. Mc 13,
32), il déclare ailleurs n’avoir pas
mission de le révéler (cf. Ac 1, 7)
» (Catéchisme, 474). On comprend
que le Christ ait été humainement
conscient d’être le Verbe et d’avoir
une mission salvifique[14]. Par
ailleurs, la théologie catholique,
affirmant que le Christ possédait déjà
ici-bas la vision immédiate de Dieu, a
toujours nié l’existence chez le Christ
de la vertu de la foi[15].

Face aux hérésies du
monoenergétisme et du
monothélisme qui, en une continuité
logique avec le monophysisme
précédent, affirmaient que le Christ
n’avait qu’une seule opération ou
une seule volonté, l’Église a établi, au
Concile œcuménique de
Constantinople III, en 681, « que le
Christ possède deux volontés et deux
opérations naturelles, divines et
humaines, non pas opposées, mais
coopérants, de sorte que le Verbe fait



chair a voulu humainement dans
l’obéissance à son Père tout ce qu’il a
décidé divinement avec le Père et le
Saint-Esprit pour notre salut (cf. DS
556-559). La volonté humaine du
Christ " suit sa volonté divine, sans
être en résistance ni en opposition
vis-à-vis d’elle, mais bien plutôt en
étant subordonnée à cette volonté
toute-puissante " (DS 556)
» (Catéchisme, 475). Il s’agit d’une
question fondamentale, en relation
directe avec l’être du Christ et notre
salut. Saint Maxime le Confesseur
s’est distingué dans cet effort
doctrinal de clarification, se servant
avec une grande efficacité du
passage bien connu de la prière de
Jésus au Jardin des Oliviers, dans
laquelle apparaît l’accord de la
volonté humaine du Christ avec la
volonté du Père (cf. Mt 26, 39).

Une conséquence de la dualité de
natures est aussi la dualité
d’opération. Chez le Christ, il y a



deux agir : l’agir divin, procédant de
sa nature divine, et l’agir humain
procédant de sa nature humaine. On
parle aussi d’agir théandrique pour
se référer aux œuvres dans
lesquelles l’agir humain sert
d’instrument au pouvoir divin : c’est
le cas pour les miracles réalisés par
le Christ.

Le réalisme de l’Incarnation du
Verbe s’est encore manifesté lors de
la dernière grande controverse
christologique de l’époque
patristique : la question des images.
La coutume de représenter le Christ
en fresques, icônes, bas-reliefs, etc.,
est très ancienne. Il en existe des
témoignages remontant au moins au
IIe siècle. La crise iconoclaste se
produisit à Constantinople, au début
du VIIIe siècle. Elle eut pour origine
une décision de l’empereur.
Auparavant, les théologiens s’étaient
déjà montrés divisés en partisans et
opposés à l’usage d’images, mais les



deux tendances avaient coexisté
pacifiquement. Ceux qui s’y
opposaient argumentaient en disant
que Dieu n’a pas de limite et qu’il ne
peut donc pas s’enfermer dans les
traits d’une œuvre d’art, qu’il ne peut
être circonscrit. Pourtant, comme l’a
signalé saint Jean Damascène, c’est
l’Incarnation elle-même qui a
circonscrit le Verbe : « Puisque le
Verbe s’est fait chair en assumant
une vraie humanité, le corps du
Christ était délimité. (…) À cause de
cela, le visage humain de Jésus peut
être " dépeint " (Ga 3, 2)
» (Catéchisme, 476). Au deuxième
Concile œcuménique de Nicée, en
787, « l’Église a reconnu comme
légitime qu’il soit représenté sur des
images saintes » (Catéchisme, 476).
En effet, « les particularités
individuelles du corps du Christ
expriment la personne divine du Fils
de Dieu. Il a fait siens les traits de son
propre corps humain au point que,
peints en une image sacrée, ils



peuvent être vénérés parce que le
croyant qui vénère l’image vénère en
elle la personne de celui qu’elle
représente[16] ».

L’âme du Christ, n’étant pas divine
par essence mais seulement
humaine, a été perfectionnée comme
les âmes des autres hommes,
moyennant la grâce habituelle qui
est « un don habituel, une disposition
stable et surnaturelle perfectionnant
l’âme même pour la rendre capable
de vivre avec Dieu, d’agir par son
amour » (Catéchisme, 2000). Le Christ
est saint, comme l’avait dit
l’archange Gabriel à Marie lors de
l’Annonciation (Lc 1, 35). L’humanité
du Christ est radicalement sainte,
source et paradigme de la sainteté de
tous les hommes. Par l’Incarnation,
la nature humaine du Christ a été
élevée à la plus grande union avec la
divinité – avec la Personne du Verbe
– à laquelle aucune créature ne peut
être élevée. Du point de vue de



l’humanité du Seigneur, l’union
hypostatique est le plus grand don
que l’on ait jamais pu recevoir,
appelé grâce d’union. Par la grâce
habituelle, l’âme du Christ a été
divinisée par la transformation qui
élève la nature et les opérations de
l’âme au plan de la vie intime de
Dieu, donnant à ses opérations
surnaturelles une connaturalité que,
d’une autre façon, il ne saurait avoir.
Sa plénitude de grâce implique aussi
l’existence des vertus infuses et des
dons de l’Esprit Saint. Et « tous ont eu
part à sa plénitude, nous avons reçu
grâce après grâce » (Jn 1, 16). La
grâce et les dons ont été concédés au
Christ non seulement eu égard à sa
divinité, mais aussi à sa mission de
nouvel Adam et Tête de l’Église. C’est
pourquoi l’on parle de la grâce
capitale du Christ, qui n’est pas
différente de sa grâce personnelle
mais en est un aspect, soulignant son
action sanctificatrice sur les
membres de l’Église. Celle-ci en effet



« est le Corps du Christ » (Catéchisme,
805), un corps « dont le Christ est la
Tête : elle vit de lui, en lui et pour
lui ; il vit avec elle et en elle
» (Catéchisme, 807).

Le Cœur du Verbe Incarné. « Jésus
nous a tous et chacun connus et
aimés durant sa vie, son agonie et sa
passion et il s’est livré pour chacun
de nous : " Le Fils de Dieu m’a aimé
et s’est livré pour moi " (Ga 2, 20). Il
nous a tous aimés d’un cœur humain
» (Catéchisme, 478). Pour cette raison,
le Sacré Cœur de Jésus est le symbole
par excellence de l’amour avec
lequel il aime continuellement le
Père éternel et tous les hommes (cf. 
Ibidem).

José Antonio Riestra

Bibliographie de base

Catéchisme de l’Église catholique,
422-483.



Benoît XVI-Joseph Ratzinger, Jésus de
Nazareth, Flammarion, 2007.

[1] La Bible de Jérusalem, 1956

[2] Concile Vatican II, const. dogm. 
Lumen gentium, 9

[3] Concile de Constantinople I, 
Symbolum, DS 150 ; cf. Concile
Vatican II, const. Dogm. Lumen
gentium, 55

[4] Commission Théologique
Internationale, Questions choisies de
Christologie (1979)

[5] Cf. DS 151 et 157-158

[6]Cf. Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, décl. Mysterium Filii Dei, 21
février 1972, dans AAS
64(1972)237-241

[7] Cf. DS 151 et 159



[8]Cf. Ibidem, 290-295

[9]Cf. Ibidem, 301; Catéchisme, 467

[10] Cf. Idem

[11] Cf. Ibidem, 423

[12] Cf. Ibidem, 425

[13] Cf. Ibidem, 429

[14] Commission Théologique
Internationale, La conscience que
Jésus avait de Lui-même et de sa
mission (1985)

[15] Congrégation pour la Doctrine
de la Foi, Notification, n. V, 26
novembre 2006

[16] Concile de Nicée II, DS 601

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

https://opusdei.org/fr-cd/article/jesus-christ-vrai-dieu-et-vrai-homme/


opusdei.org/fr-cd/article/jesus-christ-
vrai-dieu-et-vrai-homme/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/jesus-christ-vrai-dieu-et-vrai-homme/
https://opusdei.org/fr-cd/article/jesus-christ-vrai-dieu-et-vrai-homme/

	Thème 8 - Jésus-Christ, vrai Dieu et vrai homme

