
opusdei.org

Isabel Sánchez et
l’Opus Dei : «
Approfondir le
charisme, rectifier et
rêver de semer le
bien »

Le chemin vers le centenaire a
initié un processus de réflexion,
illustré par les Assemblées
Régionales qui viennent de
s’achever à travers le monde.
Dans cet entretien avec Isabel
Sánchez, secrétaire du Conseil
central, plusieurs des thèmes
abordés y sont évoqués.



14/02/2025

En ce 14 février, anniversaire de
l’arrivée des femmes dans l’Opus
Dei, la secrétaire du Conseil
central, Isabel Sánchez, évoque
avec nous les grands thèmes de
réflexion issus des Assemblées
régionales.

L'entretien initial a été réalisé en
vidéo. En raison de l'intérêt des
sujets abordés, Isabel Sánchez a
été invitée à approfondir ses
réponses pour une version écrite,
complémentaire aux vidéos.

Sommaire

1- Défis pour la croissance et le
développement de l’Opus Dei

2- Discernement entre l’essentiel et
l’accessoire



3- Lacunes dans les processus de
discernement

4- Vie des centres : apprentissages et
changements

5- Écoute de tous les membres

6- Gouvernance et communication

7- Le plan de vie

8- Formation et accompagnement des
femmes : craintes et enseignements

9- Santé mentale : un enjeu mondial
qui touche aussi l’Opus Dei.

10- Relation entre les familles des
membres et l’institution

11- Penses-tu que le mode de vie de
l’Opus Dei est exigeant ?

12- Mortification corporelle

13- Liberté personnelle

14- Accompagnement dans le départ



15- Origine et efficacité des bureaux
de médiation et de résolution

16- Un sujet à approfondir

Quels grands défis de notre monde
impactent la croissance et le
développement de l’Opus Dei ?

Il me semble juste et humain de
porter sur le monde — notre monde
— et plus encore en cette année
jubilaire, un regard d’espérance. La
valeur accordée à la liberté
individuelle et sociale, la possibilité
d’accéder à l’éducation pour une part
toujours plus grande de la
population, le développement
humain et social, la mondialisation
de la communication favorisent, en
fait, la diffusion du message chrétien
et la figure de Jésus.

https://opusdei.org/fr/page/jubile-2025-esperance/
https://opusdei.org/fr/page/jubile-2025-esperance/


De plus en plus de personnes ont soif
de connaître Dieu : le nombre de
chrétiens augmente ainsi dans de
nombreuses régions d’Afrique,
d’Amérique latine et d’Asie ; nous
assistons à une vague de conversions
d’intellectuels aux États-Unis ; les
baptêmes d’adultes augmentent dans
la vieille Europe, et de nombreuses
personnes, par divers chemins,
apprennent à trouver Dieu dans leur
vie quotidienne. Partout où l’Église
grandit, l’Opus Dei grandit.

Mais évidemment, il y a aussi des
ombres au tableau. Dans l’Occident
sécularisé, la perte du sens de la
transcendance rend difficile la
compréhension de styles de vie qui
placent Dieu au centre. Notre culture
hédoniste et individualiste a du mal à
concilier des concepts comme «
amour et effort », « liberté et
responsabilité », « spontanéité et
bonnes habitudes », « liens et
sécurité ». Trois mots me semblent



résumer les défis mentionnés :
engagement, communication,
confiance.

D’une part, l’engagement, cette
merveilleuse capacité de la liberté
humaine à tisser des liens d’amour à
travers des promesses, est
aujourd’hui devenu un mot
imprononçable dans bien des aspects
de la vie. Nous percevons plus
spontanément la liberté dans la
perspective de pouvoir rompre
rapidement un lien que dans
l’invitation à une forme de « patience
laborieuse » en vue de construire.

D’autre part, l’hyperinflation de
l’information, l’absence de scrupules
dans la diffusion de fausses
nouvelles et la superficialité avec
laquelle nous acceptons ces fake-
news sans vérifier ni confronter les
sources créent un espace de
confusion conduisant à la
polarisation des positions.



Enfin, la confiance constitue un autre
défi. L’autorité, perçue comme une
soif de pouvoir, est en effet de plus
en plus remise en question et suscite
la défiance.

Retour au sommaire

Sur le chemin du Centenaire, et
avec l’exercice des Assemblées
régionales, diriez-vous que l’Opus
Dei a entamé un processus de
discernement entre l’essentiel et
l’accessoire ?

Les Assemblées régionales sont un
chemin pensé par saint Josémaria
dès les débuts de l’Opus Dei.
L’attitude d’écoute et la consultation
par le fondateur des personnes qui
rejoignaient l’Œuvre ont toujours
existé, de manière structurée et
formelle. Elles ont eu lieu pour la
première fois en 1943 et depuis lors,
se sont régulièrement tenues dans les
pays où cette institution est présente.



Dans ce sens, les assemblées qui ont
eu lieu en 2024, en vue du prochain
Congrès général et sur le chemin du
Centenaire de la naissance de
l’Œuvre, n’ont pas initié un
processus, mais ont poursuivi une
conversation ouverte dans laquelle,
décennie après décennie — toujours
à la lumière du charisme reçu de
Dieu comme don pour l’Église —, des
formules, des lignes d’action, des
approches en matière de formation
ou des pratiques d’évangélisation ont
été revues, renforcées, réinventées.
Dans de nombreux cas, elles ont été
abandonnées lorsqu’elles étaient
devenues obsolètes ou inadaptées en
raison de l’évolution du temps ou des
transformations sociales et
culturelles.

Ce qui distingue ces dernières
Assemblées régionales des
précédentes, c’est la forte
participation. Elle a été rendue
possible grâce à la technologie et à

https://opusdei.org/fr/article/conclusion-des-assemblees-regionales-famille-travail-et-formation-pour-la-mission/
https://opusdei.org/fr/article/conclusion-des-assemblees-regionales-famille-travail-et-formation-pour-la-mission/


une conception des assemblés axée
sur la conversation, l’écoute de
personnes extérieures à l’Opus Dei et
l’enthousiasme général pour
découvrir de nouveaux thèmes de
réflexion, ainsi que de nouvelles
initiatives permettant de répondre
aux besoins de notre monde.

Le fait que ces assemblées aient eu
lieu dans le cadre du chemin de
synodalité entamé dans l’Église a été
une source de joie. Le Secrétariat du
Synode nous a encouragés à vivre les
Assemblées régionales de la
prélature comme un moment
privilégié d’écoute. Ce processus s’est
déroulé en parallèle de l’engagement
de nombreux membres de l’Opus Dei
dans le parcours synodal proposé
par leurs diocèses respectifs.

Retour au sommaire

À l’occasion de la célébration d’un
nouvel anniversaire des débuts de
l’Opus Dei parmi les femmes, nous



voudrions vous interroger sur
certaines questions complexes sur
lesquelles l’Œuvre a été
interpellée. L’Opus Dei reconnaît-il
des erreurs dans les processus de
discernement ?

L’Église — et en son sein l’Opus Dei
— suit depuis des siècles l’invitation
de Jésus : « Viens et suis-moi. »
Toute annonce de l’Évangile, toute
tentative de montrer et de proposer
un chemin de vie chrétienne n’a
d’autre but que de partager la
possibilité d’une rencontre
personnelle avec Jésus-Christ, qui est
Celui qui invite avec amour et donne
la force de répondre à son appel.

Le ton de Jésus est clair (une
invitation pleine d’amour), mais en
se faisant l’écho de cet appel, des
erreurs peuvent être commises — et
elles l’ont été. Par enthousiasme à
partager ce qui est un bien pour soi,
il a pu arriver que l’on précipite les



choses ou que l’on n’accorde pas une
écoute attentive et respectueuse. Le
témoignage de certaines personnes
nous a appris que,
malheureusement, cela s’est produit
dans certains cas. En plus de nous
pousser à le reconnaître et à leur
demander pardon personnellement,
ces témoignages nous ont aidés à être
plus attentifs à nos manières d’agir et
à faire preuve de plus de précaution.

Dans une récente interview, Lidia
Vía, responsable des programmes de
formation pour la jeunesse en
Espagne, a expliqué en détail le
processus d’amélioration mis en
place depuis de nombreuses années
dans ce domaine et notamment la
manière dont les personnes proches
des apostolats de l’Opus Dei y ont été
progressivement impliquées.

La préparation au Centenaire, placée
sous le signe de la gratitude pour le
don reçu, de la reconnaissance des

https://www.youtube.com/watch?v=tgBV5BaGCOw
https://www.youtube.com/watch?v=tgBV5BaGCOw


expériences négatives et des
aspirations pour l’avenir, nous a
donné l’occasion d’apporter en cours
de route des corrections là où cela
était possible. De plus, les
témoignages de personnes ayant
souffert au sein de l’Œuvre nous ont
amenés à reconnaître des erreurs et
à demander pardon : ceux d’entre
nous qui exercent une responsabilité
l’ont fait fréquemment dans un cadre
familial, et le Prélat l’a fait
publiquement à plusieurs reprises
lors d’interviews. Par ailleurs,
institutionnellement, dans presque
tous les communiqués des bureaux
d’information publiés pour clarifier
certains faits, il a également été
reconnu — avec douleur — qu’il y
avait eu des négligences, des erreurs
de discernement, un manque de
soutien émotionnel, etc.

Retour au sommaire

https://opusdei.org/fr/page/autres-documents-ocariz/
https://opusdei.org/fr/tag/discernement/


Certaines accusations portent sur
une formalisation excessive de la
vie dans les centres, fondée sur des
critères établis dans des
documents internes accessibles
uniquement aux personnes
occupant des postes de
gouvernement. Que diriez-vous à
ce sujet ? Quels enseignements en
tirez-vous et quels changements
ont été apportés ?

Les centres de l’Opus Dei veulent être
des espaces de formation et de
charité. Des foyers où les membres
de l’Œuvre peuvent se retrouver,
prendre soin les uns des autres,
partager des projets d’évangélisation,
recevoir un accompagnement
spirituel et bénéficier d’une
actualisation continue de leur
formation chrétienne.

Le centre appartient à tous et est fait
pour tous, mais il est habité par des
personnes célibataires de l’Œuvre

https://opusdei.org/fr/article/en-bref-faire-du-centre-un-foyer/


(soit 12 % du total) dont la mission
est d’en faire un véritable foyer
chrétien. Le projet commun est
exigeant, car il vise des biens élevés :
la sainteté de chacun et une diffusion
continue du bien.

Comme dans tout autre espace de vie
en communauté, certaines règles de
base sont nécessaires pour que ceux
qui résident sous un même toit ne
vivent pas comme des étrangers,
pour qu’ils aient du temps et des
conditions adaptées à la prière, au
repos et à la récupération. Il s’agit de
règles familiales (un emploi du
temps simple partagé, des accords
sur l’utilisation des espaces
communs, etc.) ainsi que des
traditions familiales qui permettent
de se sentir partie intégrante d’un
héritage et d’une histoire. En raison
de cette nature familiale, ces règles
doivent être vécues avec souplesse et
spontanéité : lorsque cette souplesse
et cette spontanéité viennent à



manquer, pour une raison ou pour
une autre, il est possible d'éprouver
un sentiment d’oppression ou
d’étouffement.

Dans ce domaine, les enseignements
du passé nous conduisent à adopter
des pratiques similaires à ceux de
nombreuses familles et autres
institutions : une implication de tous,
une approche bienveillante et
généreuse des défis
intergénérationnels, la nécessité de
prendre son temps pour prendre
soin des autres, la recherche de
solutions créatives aux tensions que
beaucoup rencontrent pour concilier
leur travail et leur vie familiale ou
encore des styles d’organisation et de
direction plus horizontaux.

Lorsque saint Josémaria a commencé
à enseigner le chemin de l’Œuvre à
ceux qui le suivaient, il a compris
qu’il s’agissait là d’un processus
d’essais et d’erreurs, où certaines



choses fonctionnaient bien et
d’autres moins. Il a donc voulu — et
ce fut un beau geste de sa part —
s’appuyer sur les premiers membres
de l’Opus Dei en leur demandant de
rédiger leurs expériences pour
partager leurs apprentissages. À
mesure que l’Opus Dei grandissait et
que des milliers de personnes
rejoignaient ce chemin, ces
expériences se sont transformées en
petits protocoles, inspirés des bonnes
et mauvaises expériences vécues.

Ces expériences, qui étaient
initialement flexibles et évolutives,
comme la vie elle-même, ont fini par
se rigidifier dans les années 1970 et
1980, et par prendre une importance
plus grande que prévu. Peut-être
aussi que le retour d’expérience
nécessaire pour évaluer si ce qui
était valable à une époque l’était
toujours à une autre n’a pas été
suffisamment recueilli. Cela était
compréhensible, car il y avait une



volonté de rester le plus possible
fidèle au fondateur, et l’on pensait
que le meilleur moyen d’y parvenir
était de conserver tous ces petits
détails. Ce phénomène est courant
dans de nombreuses institutions à
origine charismatique.

Puis, avec le temps, l’Œuvre a été
confrontée à de nouveaux contextes,
s’est enrichie de générations plus
jeunes et a appris de leur expérience.
L’Opus Dei a accueilli des personnes
issues de milieux culturels et de
parcours de plus en plus divers, et s’il
est vrai que la révision des pratiques
qui permettent aux individus de
vivre avec liberté et joie leur chemin
vers Dieu a été lente, elle a malgré
tout été menée depuis plusieurs
années.

Ces « documents internes » de
formation que vous évoquez dans
votre question ont toujours été à la
disposition du Saint-Siège. À



l’intérieur de l’Œuvre, ils étaient
partagés avec ceux qui avaient des
responsabilités de formation. Comme
le contexte actuel exige beaucoup de
transparence et d’horizontalité dans
l’Opus Dei, comme dans les familles,
des changements ont été introduits.
Aujourd’hui, il existe peu de
documents normatifs, comme les
Statuts, qui sont en cours de révision.
Un livre définit en outre l’esprit et les
coutumes de l’Œuvre, il est accessible
aux membres. Enfin, des expériences
destinées à la formation dans un
cadre local sont également
disponibles.

Retour au sommaire

Dans quelle mesure l’Opus Dei
écoute-t-il ses membres, y compris
ceux qui ont un regard plus



critique et remettent en question
certains sujets ?

Je pense que le travail que nous
menons depuis ces dernières années
— en phase avec ce qui se passe aussi
dans la société et dans les familles —
consiste à améliorer les réponses que
nous apportons, ainsi que la manière
dont nous intégrons cette écoute et
ces voix dans la prise de décisions.

Nous accordons également plus
d’importance à la conception de
processus participatifs, déjà prévus
par saint Josémaria et adaptés au
moment actuel. Comme je l’ai
mentionné, la tenue des Assemblées
régionales a été une déclaration
manifeste du désir d’écouter et
d’intégrer les voix de tous. De plus,
nous avons voulu faire du retour
d’expérience une priorité tout au
long de ce processus, en veillant à ce
qu’il soit pris en compte dans tous les
pays.



Les personnes ayant des
responsabilités de gouvernement
dans l’Œuvre gardent leurs portes
ouvertes à tous, et nous consacrons
beaucoup de temps à l’écoute. Pour
ma part, il m’est très utile de
dialoguer avec des personnes qui me
posent des questions difficiles.

Retour au sommaire

Comment les sujets sont-ils étudiés
dans le gouvernement de l’Œuvre ?
Comment la communication et la
gestion des changements sont-elles
organisées ? Existe-t-il des outils
d’audit pour garantir leur
application dans toutes les
régions ?

D’une certaine manière, je pense
qu’une grande partie des
malentendus ou des erreurs
reprochés à l’Œuvre s’expliquent par
une faiblesse de notre



communication interne et des
canaux insuffisants. Dans un monde
où la communication est instantanée,
avec une demande accrue de
transparence et de responsabilité,
partager les informations sur les
changements et leurs raisons est
devenu une nécessité et un objectif.
Je peux affirmer que nous avons
progressé sur de nombreux points,
même si ce n’est peut-être pas
toujours au rythme souhaité dans
toutes les régions du monde ni dans
tous les cas.

Le Prélat lui-même n’a de cesse de
manifester concrètement cette
volonté d’atteindre directement
chaque personne de l’Opus Dei. Il a
ainsi souhaité que toutes les
informations sur les récents
changements canoniques de l’Opus
Dei soient accessibles à tous de
manière égale via le site web, en
étant lui-même le porte-parole.
D’ailleurs, de nombreuses personnes

https://opusdei.org/fr/page/lettres-pastorales/


ont interrogé les instances de
gouvernement dans leurs pays,
pensant que ces dernières
disposaient d’informations
supplémentaires, et ont été surprises
de constater que ce n’était pas le cas.
Comme dans toute organisation,
certaines informations sont liées aux
responsabilités de chacun, mais
beaucoup d’autres sont un droit pour
tous. Nous travaillons actuellement
sur cette amélioration de la
communication interne.

Retour au sommaire

En quoi consiste le plan de vie tel
que le proposait saint Josémaria ?
Quel est son but ?

L’aspect le plus fascinant de la foi
chrétienne est qu’elle nous fait
connaître un Dieu qui a un visage
humain, un nom. C’est un Dieu
proche, incarné, mais qui reste Dieu :



on ne peut ni le voir ni l’entendre
avec nos sens. Si nous voulons le
connaître et entrer en relation avec
lui, nous devons fixer des rendez-
vous — flexibles, mais fréquents —
qui nous aident à le regarder avec les
yeux de la foi, à écouter sa parole
transmise dans les Écritures, à
apprendre à le connaître et à l’adorer
dans l’Eucharistie, et à le trouver au
plus profond de nous-mêmes. Ces
rendez-vous, échelonnés tout au long
de la journée, forment un plan : un
plan de vie chrétienne. Mais ce plan
de vie n’est pas une fin en soi ; son
but est de nous permettre, tout au
long de la journée, d’expérimenter la
joie d’une nouvelle rencontre avec
Jésus-Christ, qui passe et nous aide,
nous relève, nous soutient, nous
console et nous enseigne. Fort de
cette présence divine, on peut alors
affronter la vie avec une grande
sérénité, joie et liberté, en veillant à
ce que toutes nos actions et relations
soient imprégnées d’amour.

https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-et-en-chemin-couche-et-leve-le-plan-de-vie-i/
https://opusdei.org/fr/article/combat-proximite-mission-11-chez-soi-et-en-chemin-couche-et-leve-le-plan-de-vie-i/


Dans l’Opus Dei, il existe un plan de
vie commun à tous, qui s’adapte aux
circonstances et aux engagements de
chacun, en fonction de la situation
professionnelle, de l’étape de vie ou
des diverses obligations. Il est
proposé comme un moyen d’aider à
vivre chaque instant avec la
conscience d’être enfant de Dieu.

Dès le début, saint Josémaria a mis
en garde contre certaines erreurs de
perspective qui pourraient
transformer ce plan en une charge
pesante : le considérer comme une
fin en soi et se contenter simplement
de « l’accomplir » ; accorder une
importance excessive aux inévitables
manquements dans son suivi ; le
vivre sans créativité et tomber dans
la routine ; ou encore, l’interpréter
d’une manière trop « égocentrée »
qui nous éloignerait des besoins des
autres. L’essentiel est de ne jamais
perdre de vue que nous cherchons à
le vivre pour nous unir au Christ et

https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-plan-de-vie/
https://opusdei.org/fr/article/dictionnaire-plan-de-vie/


pour répandre son amour dans le
monde entier.

Retour au sommaire

Tout au long de la vie, vous vous
êtes particulièrement consacrée à
la formation des femmes qui ont
occupé des postes de direction. Sur
quels aspects avez-vous le plus
insisté ? Quels risques vous ont le
plus préoccupée et pourquoi ?
Quels apprentissages retenez-vous
de cette expérience ?

Diriger une organisation chrétienne
ne peut signifier autre chose que
servir. J’admire le dévouement et la
valeur de toutes ces femmes (qui
représentent une très petite
minorité) qui, dans chaque pays où
l’Opus Dei est présent, s’engagent
professionnellement pour renforcer
la formation religieuse des
personnes qui se rapprochent des
apostolats de l’Œuvre. Elles
canalisent leur désir de diffuser



l’Évangile et mettent en place les
moyens nécessaires (ressources,
activités, accompagnement spirituel,
etc.) pour que l’appel qu’elles ont
reçu de Dieu reste vivant et jeune.
J’apprends beaucoup d’elles. 

Les principes directeurs pour les
orienter dans l’exercice de leur
responsabilité s’inspirent de
l’expérience de saint Josémaria :
exprimer leur opinion avec
honnêteté dans toute question à
l’étude, être ouvertes aux idées et
avis du reste de l’équipe, ne jamais
perdre de vue l’attention à chaque
personne, même dans les études les
plus simples ou matérielles. De plus,
lorsqu’il s’agit de décisions affectant
des individus, il est essentiel de les
écouter et de respecter
scrupuleusement leur liberté. Par
ailleurs, elles doivent tirer parti de
leur temps dans ce poste de
gouvernement pour acquérir des
connaissances et des compétences



qui faciliteront leur transition
professionnelle vers un autre
domaine une fois leur mandat
terminé. 

Dans un tel travail, le principal
danger est le manque de foi : ne pas
compter sur l’action de Dieu ni
savoir transmettre une espérance
surnaturelle. À un autre niveau, nous
mettons en place des moyens pour
éviter les styles autoritaires, les
rigidités ou le manque de créativité.
Enfin, nous veillons à garantir un
renouvellement périodique et effectif
des postes, afin d’éviter une trop
longue durée dans ces fonctions.

Retour au sommaire

Tout le monde s'accorde
aujourd’hui sur le fait que la santé
mentale constitue un défi mondial
touchant des personnes issues de
tous les milieux de la société.
Comment l’attention et
l’accompagnement dans ce



domaine ont-ils évolué au sein de
l’Opus Dei au fil des décennies ?
Comment l’institution s’est-elle
adaptée aux nouvelles sensibilités
et approches en matière de bien-
être psychologique ?

L’Opus Dei accueille des personnes
simples et ordinaires, issues de la
société. Or, cette société est remplie
de gens confrontés à toutes sortes de
problèmes, y compris ceux liés à la
santé mentale. Comme les familles et
les autres organisations humaines,
nous avons dû apprendre — et nous
continuons à le faire — à les
identifier, à ne pas les stigmatiser, à
prendre soin des fragilités et à
encourager la prise en charge
spécialisée adaptée à chaque
situation.

Le domaine de la psychiatrie et de la
psychologie a beaucoup évolué ces
dernières décennies. Après une
période fortement influencée par la



psychanalyse, suivie du
développement des traitements
médicamenteux, l’approche
psychothérapeutique, axée sur des
thérapies non pharmacologiques, est
aujourd’hui plus répandue. Certaines
expériences du passé doivent être
appréhendées au regard de ce
contexte. Nous avons appris à mieux
distinguer l’accompagnement
spirituel du soin thérapeutique.

Je peux affirmer que nous avons
aujourd’hui une sensibilité accrue en
matière de prévention : nous
encourageons l’autonomie dans la
gestion du bien-être, facilitons le
repos et veillons à éviter les
surcharges de travail et de
responsabilités. Nous collaborons
également davantage avec les
familles, en particulier lorsqu’il s’agit
de jeunes. Ce domaine n’est simple
pour personne, et nous avons encore
beaucoup à apprendre.



Retour au sommaire

Comment une personne de
l’Opus Dei — en particulier
les célibataires — concilie-t-
elle ses relations avec sa
famille et avec l’institution ?

Une des caractéristiques essentielles
de l’Œuvre réside dans sa dimension
familiale. Une personne qui 
demande à être admise et qui
commence à vivre le charisme de
l’Opus Dei découvre qu’elle fait
partie d’une famille, mais en même
temps cette personne est issue d’une
famille et continue à avoir cette
famille. Et nous n’avons pas toujours
trouvé le moyen de bien intégrer ces
deux familles. Dans certains cas, des
tensions ont pu exister et nous en
avons tiré des leçons. Certaines
personnes ont quitté l’Œuvre
précisément à cause de blessures ou
de tensions dans ce sens, parce

https://opusdei.org/fr/article/entrer-et-sortir-de-lopus-dei/


qu’elles ne se sont pas senties
accompagnées dans cette intégration.

En même temps, nous nous rendons
compte qu’il est important de veiller
aux manières de « faire famille »
dans l’Œuvre. Car il est vrai que
l’appel à l’Opus Dei est un appel à se
donner aux autres à travers
l’évangélisation, à travers la
formation, ce qui exigera parfois un
dévouement exclusif à un moment
donné. Ce que nous avons appris,
c’est que la décision de savoir où
chacun de nous doit se trouver à un
moment donné doit être prise par la
personne elle-même, avec Dieu.

Retour au sommaire

Pensez-vous que le style de vie de
l’Opus Dei soit exigeant ?

L’idéal chrétien consiste à vivre en
aimant Dieu et en faisant le bien
autour de soi. Si c’était un « but », la
tâche serait écrasante. Mais cet idéal,



nous le recevons comme un don :
aimer Dieu et, avec lui, aimer les
autres. Cette dynamique est source
de joie, de paix, de foi et d’espérance.
Elle équilibre la vie parce qu’elle
conduit à la construire sur des piliers
solides et avec une unité de vues qui
la rend très cohérente.

Mais maintenir la primauté de ces
valeurs évangéliques dans la
pratique demande l’aide du Ciel et un
effort quotidien.

Dans l’Opus Dei, nous offrons des
occasions de recevoir la grâce, tout
en encourageant les gens à ne pas
reculer devant les appels audacieux
de Dieu. Ce chemin est exigeant
parce qu’il vise un bien ardu. Mais il
est aussi doux, parce que ce qui est
recherché, c’est l’amour, totalement
compatible avec la fragilité et les
échecs de chacun.

Des milliers de personnes dans le
monde entier ont trouvé le bonheur



sur ce chemin. Le secret est de le
vivre avec la plus grande liberté et
avec un amour renouvelé pour Jésus-
Christ, qui nous a appelés, et pour les
autres.

Retour au sommaire

Qu’est-ce que la mortification
corporelle, comme le cilice ou les
disciplines, a à voir avec la vie
d’une personne appelée à vivre au
milieu du monde ? Ces pratiques
sont-elles obligatoires ? Quel bien
apportent-elles ?

L’Église catholique est un peuple qui
suit Jésus de Nazareth depuis 21
siècles et qui cherche à s’unir
intimement à lui. Il n’y a pas de Jésus
sans la Croix et il n’y a pas de
chrétien qui puisse être chrétien sans
partager la Croix avec Lui. La façon
pour un chrétien d’être dans le
monde est d’aimer la Croix.

https://opusdei.org/fr/tag/liberte/


Outre les souffrances et les douleurs
que la vie nous apporte, des
chrétiens de tous les temps, jeunes et
vieux, par amour et par générosité,
ont trouvé des moyens de partager la
douleur salvatrice du Seigneur :
jeûne, privations, inconfort
volontaire… Toute une série de
pratiques de mortifications, d’une
certaine manière, fait revivre dans le
corps — de façon symbolique — la
passion de Jésus : l’utilisation des
cilices et des disciplines, par
exemple. C’est ce qu’a fait saint
Thomas More, père de famille et
chancelier d’Angleterre ; c’est ce
qu’ont cherché à faire les
pastoureaux de Fatima.

L’Opus Dei s’inspire de cette tradition
séculaire pour proposer une vie
chrétienne. On recommande aux
membres célibataires un minimum
de mortification corporelle comme
moyen supplémentaire d’intimité
avec le Seigneur, avec ces

https://opusdei.org/fr/article/vos-coeurs-seront-rejouis-le-sens-chretien-du-sacrifice-ii/


paramètres : modération, bon sens et
toujours avec les conseils de la
direction spirituelle.

Retour au sommaire

Quelle est la place de la liberté
personnelle dans ce qui semble
être un mode de vie très
réglementé (règles, horaires,
exigences extérieures, etc.) ?

La foi chrétienne s’appuie toujours
sur notre liberté, car elle nous place
devant Dieu comme des enfants et
non comme des esclaves. Ses appels
sont toujours des invitations, Il
attend de nous une réponse libre et
responsable.

L’Opus Dei est constitué d’adultes
libres qui ont choisi un chemin de vie
chrétienne, qui savent à quoi ils
s’engagent et qui le vivent librement.
Ce choix de vie les conduit à aimer
passionnément le monde, à s’insérer
dans la société, à affronter ses défis



avec leurs pairs, à donner librement
leur amitié et leur affection, etc.
Semeurs de paix et de joie, ils
marchent main dans la main avec les
autres.

Dès qu’ils se rendent compte que
Dieu les appelle sur ce chemin, ils
reçoivent des explications sur la
manière spécifique de vivre
certaines vertus chrétiennes, sur le
plan de vie spirituelle proposé, sur
les moyens de formation permanente
dont ils auront besoin pour leur
mission d’évangélisation, etc. L’Opus
Dei est un chemin dans l’Église, un
chemin large, mais avec un tracé
clair. Ceux qui découvrent dans leur
cœur l’appel à vivre cette vocation
sont les premiers intéressés à la vivre
le mieux possible. C’est pourquoi des
rencontres de formation sont un
préalable nécessaire avant leur
entrée juridique dans l’Œuvre :
personne n’est admis s’il ne sait pas à



quoi il va s’engager et s’il ne le
choisit librement.

En plus de ces connaissances
théoriques, les années qui précèdent
le lien définitif permettent de vivre
ces propositions, toujours avec des
luttes et des échecs, qui sont
humains. Tout cela fait partie du
processus de discernement
vocationnel, tant de la part de
l’Œuvre que de la personne
concernée. En cela, l’Opus Dei n’est
pas différent des autres institutions
de l’Église.

Nous, êtres humains, sommes
imparfaits : nous sommes libres,
mais nous devons apprendre à vivre
et à sentir cette liberté. Du point de
vue de l’organisation, les leçons
fondamentales à tirer consistent à
savoir comment favoriser et
promouvoir cette liberté, qui est le
moteur principal de la vie de
dévouement : une liberté façonnée

https://opusdei.org/fr-fr/article/tres-humains-tres-divins-xviii-liberte-interieure-ou-la-joie-detre-soi-meme/


par l’amour reçu de Dieu. Dans cette
tâche, il est nécessaire d’éliminer les
styles de formation autoritaires et
rigides, mais aussi de détecter les
comportements volontaristes ou
perfectionnistes, qui aboutissent à
l’accablement et à la tristesse.

Retour au sommaire

Vous avez certainement dû
accompagner le départ de
plusieurs personnes de l’Œuvre, ou
aider ceux qui ont également eu à
le faire. Quelles leçons en avez-
vous tirées et quels conseils
donnez-vous à ceux qui
accompagnent ces processus ?

Les personnes qui ont quitté l’Œuvre
ne sont pas pour moi un collectif,
mais des visages de ma prière, des
personnes de chair et de sang avec
lesquelles j’ai partagé des espoirs et
des projets et qui, à un moment
donné, pour des raisons différentes
pour chacune, sont parties. Dans de



nombreux cas, il s’agissait d’un
processus normal de discernement
et, au fil des ans, certaines d’entre
elles ont demandé à être admis à
nouveau. Dans d’autres cas, les
raisons étaient différentes et ces
personnes ont maintenu une
certaine proximité respectueuse avec
l’Œuvre.

Ce qui me fait le plus mal, ce sont les
larmes de ceux qui sont partis dans
la douleur ou la colère. J’ai quelques
cas plus proches de moi et je regrette
beaucoup de ne pas avoir su arriver
à temps, mieux les accompagner ou
maintenir l’amitié malgré les
différences.

Je regrette que ces choses se soient
produites. Nous avons appris à
mieux accompagner ces départs et à
essayer de ne laisser personne seul.

En tout cas, j’ai vu à maintes reprises
comment Dieu s’est servi de ces
chemins tortueux pour faire



beaucoup de bien à certaines
personnes, aussi bien celles qui sont
parties que celles qui sont restées, et
à l’Opus Dei.

Retour au sommaire

Quelle est l’origine des Comités
d’écoute et de réparation, et sont-
ils efficaces ?

Notre souhait est que les personnes
qui quittent l’Opus Dei le fassent en
étant accompagnées par des
personnes qui leur sont proches à ce
moment-là et qui prennent en charge
leur situation. Nous avons fait un
effort particulier ces dernières
années et de nombreuses personnes
ont bénéficié de cet
accompagnement et de cette aide au
moment de quitter l’Œuvre, ou
quelque temps plus tard lorsqu’elles
y sont revenues.

Nous sommes également conscients
qu’il n’en a pas toujours été ainsi.



C’est justement parce que nous en
sommes conscients que le prélat a
souhaité qu’un protocole soit mis en
place dans tous les pays, comme
première mesure la plus
élémentaire, à partir de mars 2024.
Dans certains endroits, ce protocole
s’est traduit par la mise en place de
Bureaux de médiation et de
conciliation. Cela permet de garantir
que les personnes avec lesquelles la
relation a été perdue, ou qui
préfèrent cette voie, aient un endroit
où s’adresser. Mon souhait serait
qu’ils ne soient pas nécessaires,
parce que nous serions capables
d’accompagner les personnes qui
quittent l’Opus Dei, quelles qu’en
soient les raisons.

Retour au sommaire

Si vous deviez choisir un domaine
dans lequel vous pensez que
l’institution a encore beaucoup à
apprendre, quel serait-il ?



Lorsque nous atteindrons le
centenaire de l’Œuvre, un siècle d’un
chemin parcouru par des dizaines de
milliers de personnes, j’aimerais que
l’on puisse dire de nous quelque
chose de semblable à ce que leurs
contemporains disaient des premiers
chrétiens : « voyez comme ils
s’aiment », voyez comme ils se
soucient les uns des autres, comme
ils aiment passionnément le monde
et comme ils contribuent à le rendre
meilleur.

Pour y parvenir, nous devons
continuer à grandir en sachant nous
former plus profondément dans et à
partir de la liberté personnelle, pour
faire en sorte que chacun se
connaisse, se sente et soit reconnu et
aimé, poussé à développer ses talents
et à les mettre au service du bien
commun.

Les champs ouverts sont nombreux :
authenticité évangélique, spiritualité



incarnée, liberté, ouverture et
dynamisme, sensibilité sociale et
collaboration avec ceux qui ne
pensent pas comme nous, etc., sont
apparus comme autant de
propositions des Assemblées
régionales pour aller de l’avant. Des
aspirations qui ne doivent pas être
portées seulement par l’institution en
tant que telle, mais bien par chacun
d’entre nous, parce que, en fin de
compte, l’Opus Dei, ce sont les
personnes qui le composent.

Retour au sommaire

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/isabel-sanchez-
opus-dei-centenaire-charisme-

apprendre-rectifier-rever/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/isabel-sanchez-opus-dei-centenaire-charisme-apprendre-rectifier-rever/
https://opusdei.org/fr-cd/article/isabel-sanchez-opus-dei-centenaire-charisme-apprendre-rectifier-rever/
https://opusdei.org/fr-cd/article/isabel-sanchez-opus-dei-centenaire-charisme-apprendre-rectifier-rever/
https://opusdei.org/fr-cd/article/isabel-sanchez-opus-dei-centenaire-charisme-apprendre-rectifier-rever/

	Isabel Sánchez et l’Opus Dei : « Approfondir le charisme, rectifier et rêver de semer le bien »
	Comment une personne de l’Opus Dei — en particulier les célibataires — concilie-t-elle ses relations avec sa famille et avec l’institution ?


