
opusdei.org

Excommunication :
lettre de Benoît XVI

Nous publions ci-dessous la
lettre que Benoît XVI a adressée
aux évêques de l'Eglise
catholique au sujet de la levée
de l'excommunication des
quatre évêques de la Fraternité
Sacerdotale Saint Pie X.

10/03/2009

Chers frères dans l'épiscopat. 

La levée de l'excommunication des
quatre évêques, consacrés en 1988
par Mgr Lefebvre sans mandat du



Saint-Siège, a suscité, pour de
multiples raisons, au sein et en
dehors de l'Eglise catholique une
discussion d'une véhémence telle
qu'on n'en avait plus connue depuis
très longtemps. Cet événement,
survenu à l'improviste et difficile à
situer positivement dans les
questions et dans les tâches de
l'Eglise d'aujourd'hui, a laissé
perplexes de nombreux évêques.
Même si beaucoup d'évêques et de
fidèles étaient disposés, à priori, à
considérer positivement la
disposition du Pape à la
réconciliation, néanmoins la
question de l'opportunité d'un tel
geste face aux vraies urgences d'une
vie de foi à notre époque s'y
opposait. 

Inversement, certains groupes
accusaient ouvertement le Pape de
vouloir revenir en arrière, au temps
d'avant le Concile Vatican II : d'où le
déchaînement d'un flot de



protestations, dont l'amertume
révélait des blessures remontant au-
delà de l'instant présent. C'est
pourquoi je suis amené à vous
fournir quelques éclaircissements,
qui doivent aider à comprendre les
intentions qui m'ont guidé moi-
même ainsi que les organes
compétents du Saint-Siège à faire ce
pas. J'espère contribuer ainsi à la
paix dans l'Eglise.

Le fait que le cas Williamson se soit
superposé à la levée de
l'excommunication a été pour moi un
incident fâcheux imprévisible. Le
geste discret de miséricorde envers
quatre évêques, ordonnés
validement mais non légitimement,
est apparu tout à coup comme
totalement différent: comme le
démenti de la réconciliation entre
chrétiens et juifs, et donc comme la
révocation de ce que le Concile avait
clarifié en cette matière pour le
cheminement de l'Eglise. Une



invitation à la réconciliation avec un
groupe ecclésial impliqué dans un
processus de séparation se
transforma ainsi en son contraire :
un apparent retour en arrière par
rapport à tous les pas de
réconciliation entre chrétiens et juifs
faits à partir du Concile, pas dont le
partage et la promotion avaient été
dès le début un objectif de mon
travail théologique personnel. Que
cette superposition de deux
processus opposés soit advenue et
qu'elle ait troublé un moment la paix
entre chrétiens et juifs ainsi que la
paix à l'intérieur de l'Eglise, est une
chose que je ne peux que déplorer
profondément. Il m'a été dit que
suivre avec attention les
informations auxquelles on peut
accéder par internet aurait permis
d'avoir rapidement connaissance du
problème. J'en tire la leçon qu'à
l'avenir au Saint-Siège nous devrons
prêter davantage attention à cette
source d'informations. J'ai été peiné



du fait que même des catholiques,
qui au fond auraient pu mieux savoir
ce qu'il en était, aient pensé devoir
m'offenser avec une hostilité prête à
se manifester. C'est justement pour
cela que je remercie d'autant plus les
amis juifs qui ont aidé à dissiper
rapidement le malentendu et à
rétablir l'atmosphère d'amitié et de
confiance, qui - comme du temps de
Jean-Paul II - comme aussi durant
toute la période de mon pontificat a
existé et, grâce à Dieu, continue à
exister.

Une autre erreur, qui m'attriste
sincèrement, réside dans le fait que
la portée et les limites de la mesure
du 21 janvier 2009 n'ont pas été
commentées de façon suffisamment
claire au moment de sa publication.
L'excommunication touche des
personnes, non des institutions. Une
ordination épiscopale sans le mandat
pontifical signifie le danger d'un
schisme, parce qu'elle remet en



question l'unité du collège épiscopal
avec le Pape. C'est pourquoi l'Eglise
doit réagir par la punition la plus
dure, l'excommunication, dans le but
d'appeler les personnes punies de
cette façon au repentir et au retour à
l'unité. Vingt ans après les
ordinations, cet objectif n'a
malheureusement pas encore été
atteint. La levée de
l'excommunication vise le même but
auquel sert la punition: inviter
encore une fois les quatre évêques au
retour. Ce geste était possible une
fois que les intéressés avaient
exprimé leur reconnaissance de
principe du Pape et de son autorité,
bien qu'avec des réserves en matière
d'obéissance à son autorité
doctrinale et à celle du Concile. Je
reviens par là à la distinction entre
personne et institution. La levée de
l'excommunication était une mesure
dans le domaine de la discipline
ecclésiastique: les personnes étaient
libérées du poids de conscience que



constitue la punition ecclésiastique la
plus grave. Il faut distinguer ce
niveau disciplinaire du domaine
doctrinal. Le fait que la Fraternité St-
Pie X n'ait pas de statut canonique
dans l'Eglise, ne se base pas en fin de
comptes sur des raisons
disciplinaires mais doctrinales. Tant
que la Fraternité n'a pas une position
canonique dans l'Eglise, ses ministres
non plus n'exercent pas de
ministères légitimes dans l'Eglise. Il
faut ensuite distinguer entre le
niveau disciplinaire, qui concerne les
personnes en tant que telles, et le
niveau doctrinal où sont en question
le ministère et l'institution. Pour le
préciser encore une fois : tant que les
questions concernant la doctrine ne
sont pas éclaircies, la Fraternité n'a
aucun statut canonique dans l'Eglise,
et ses ministres -même s'ils ont été
libérés de la sanction ecclésiastique-
n'exercent de façon légitime aucun
ministère dans l'Eglise.



A la lumière de cette situation, j'ai
l'intention de rattacher à l'avenir la
Commission pontificale Ecclesia Dei -
institution compétente, depuis 1988,
pour les communautés et les
personnes qui, provenant de la
Fraternité St-Pie X ou de
regroupements semblables, veulent
revenir à la pleine communion avec
le Pape- à la Congrégation pour la
Doctrine de la Foi. Il devient clair
ainsi que les problèmes qui doivent
être traités à présent sont de nature
essentiellement doctrinale et
regardent surtout l'acceptation du
Concile Vatican II et du magistère
post-conciliaire des Papes. Les
organismes collégiaux avec lesquels
la Congrégation étudie les questions
qui se présentent (spécialement la
réunion habituelle des Cardinaux le
mercredi et l'Assemblé plénière
annuelle ou biennale) garantissent
l'engagement des Préfets des diverses
Congrégations romaines et des
représentants de l'épiscopat mondial



dans les décisions à prendre. On ne
peut geler l'autorité magistérielle de
l'Eglise à l'année 1962. Ceci doit être
bien clair pour la Fraternité.
Cependant, à certains de ceux qui se
proclament comme de grands
défenseurs du Concile, il doit aussi
être rappelé que Vatican II renferme
l'entière histoire doctrinale de
l'Eglise. Celui qui veut obéir au
Concile, doit accepter la foi professée
au cours des siècles et il ne peut
couper les racines dont l'arbre vit.

J'espère avoir ainsi éclairci la
signification positive ainsi que les
limites de la mesure du 21 janvier
2009. Cependant demeure à présent
la question: cette mesure était-elle
nécessaire? Constituait-elle vraiment
une priorité? N'y a-t-il pas des choses
beaucoup plus importantes? Il y a
certainement des choses plus
importantes et plus urgentes. Je
pense avoir souligné les priorités de
mon pontificat dans les discours que



j'ai prononcés à son début. Ce que j'ai
dit alors demeure de façon inaltérée
ma ligne directive. La première
priorité pour le Successeur de Pierre
a été fixée sans équivoque par le
Seigneur au Cénacle: Toi...affermis
tes frères. Pierre lui-même a formulé
de façon nouvelle cette priorité dans
sa première Epître: Vous devez
toujours être prêts à vous expliquer
devant tous ceux qui vous
demandent de rendre compte de
l'espérance qui est en vous. A notre
époque où dans de vastes régions de
la terre la foi risque de s'éteindre
comme une flamme qui ne trouve
plus à s'alimenter, la priorité qui
prédomine est de rendre Dieu
présent dans ce monde et d'ouvrir
aux hommes l'accès à Dieu. Non pas
à un dieu quelconque, mais à ce Dieu
qui a parlé sur le Sinaï; à ce Dieu
dont nous reconnaissons le visage
dans l'amour poussé jusqu'au bout,
en Jésus-Christ crucifié et ressuscité.
En ce moment de notre histoire, le



vrai problème est que Dieu disparaît
de l'horizon des hommes et que
tandis que s'éteint la lumière
provenant de Dieu, l'humanité
manque d'orientation, et les effets
destructeurs s'en manifestent
toujours plus en son sein.

Conduire les hommes vers Dieu, vers
le Dieu qui parle dans la Bible: c'est
la priorité suprême et fondamentale
de l'Eglise et du Successeur de Pierre
aujourd'hui. D'où découle, comme
conséquence logique, que nous
devons avoir à cœur l'unité des
croyants. En effet, leur discorde, leur
opposition interne met en doute la
crédibilité de ce qu'ils disent de Dieu.
C'est pourquoi l'effort en vue du
témoignage commun de foi des
chrétiens -par l'œcuménisme- est
inclus dans la priorité suprême. A
cela s'ajoute la nécessité que tous
ceux qui croient en Dieu recherchent
ensemble la paix, tentent de se
rapprocher les uns des autres, pour



aller ensemble, même si leurs images
de Dieu sont diverses, vers la source
de la lumière. C'est là le dialogue
interreligieux. Qui annonce Dieu
comme Amour jusqu'au bout doit
donner le témoignage de l'amour: se
consacrer avec amour à ceux qui
souffrent, repousser la haine et
l'inimitié. C'est la dimension sociale
de la foi chrétienne, dont j'ai parlé
dans l'encyclique Deus Caritas Est.

Si donc l'engagement ardu pour la
foi, pour l'espérance et pour l'amour
dans le monde constitue en ce
moment -et, dans des formes
diverses, toujours- la vraie priorité
pour l'Eglise, alors les réconciliations
petites et grandes en font aussi
partie. Que l'humble geste d'une
main tendue soit à l'origine d'un
grand tapage, devenant ainsi le
contraire d'une réconciliation, est un
fait dont nous devons prendre acte.
Mais maintenant je demande: Etait-il
et est-il vraiment erroné d'aller dans



ce cas aussi à la rencontre du frère
qui a quelque chose contre toi, et de
chercher la réconciliation? La société
civile aussi ne doit-elle pas tenter de
prévenir les radicalisations et de
réintégrer -autant que possible- leurs
éventuels adhérents dans les grandes
forces qui façonnent la vie sociale,
pour en éviter la ségrégation avec
toutes ses conséquences? Le fait de
s'engager à réduire les durcissements
et les rétrécissements, pour donner
ainsi une place à ce qu'il y a de
positif et de récupérable pour
l'ensemble, peut-il être totalement
erroné? Moi-même j'ai vu, dans les
années qui ont suivi 1988, que, grâce
au retour de communautés
auparavant séparées de Rome, leur
climat interne a changé, que le
retour dans la grande et vaste Eglise
commune a fait dépasser des
positions unilatérales et a atténué
des durcissements de sorte
qu'ensuite en ont émergé des forces
positives pour l'ensemble. Une



communauté dans laquelle se
trouvent 491 prêtres, 215
séminaristes, 6 séminaires, 88 écoles,
2 instituts universitaires, 117 frères,
164 sœurs et des milliers de fidèles
peut-elle nous laisser totalement
indifférents? Devons-nous
impassiblement les laisser aller à la
dérive loin de l'Eglise? Je pense par
exemple aux 491 prêtres. Nous ne
pouvons pas connaître
l'enchevêtrement de leurs
motivations. Je pense toutefois qu'ils
ne se seraient pas décidés pour le
sacerdoce si, à côté de différents
éléments déformés et malades, il n'y
avait pas eu l'amour pour le Christ et
la volonté de L'annoncer et avec lui
le Dieu vivant. Pouvons-nous
simplement les exclure, comme
représentants d'un groupe marginal
radical, de la recherche de la
réconciliation et de l'unité? Qu'en
sera-t-il ensuite?



Certainement, depuis longtemps, et
puis à nouveau en cette occasion
concrète, nous avons entendu de la
part de représentants de cette
communauté beaucoup de choses
discordantes, comme suffisance et
présomption, fixation sur des
unilatéralismes etc. Par amour de la
vérité je dois ajouter que j'ai reçu
aussi une série de témoignages
émouvants de gratitude, dans
lesquels était perceptible une
ouverture des cœurs. Mais la grande
Eglise ne devrait-elle pas se
permettre d'être aussi généreuse,
consciente de la grande envergure
qu'elle possède, consciente de la
promesse qui lui a été faite? Ne
devrions-nous pas, comme de bons
éducateurs, être aussi capables de ne
pas prêter attention à différentes
choses qui ne sont pas bonnes et
nous préoccuper de sortir des
étroitesses? Et ne devrions-nous pas
admettre que dans le milieu ecclésial
aussi sont ressorties quelques



discordances ? Parfois on a
l'impression que notre société a
besoin d'un groupe au moins, auquel
ne réserver aucune tolérance, contre
lequel pouvoir tranquillement se
lancer avec haine. Et si quelqu'un ose
s'en rapprocher -dans le cas présent
le Pape- il perd lui aussi le droit à la
tolérance et peut lui aussi être traité
avec haine sans crainte ni réserve.

Chers Confrères, durant les jours où
il m'est venu à l'esprit d'écrire cette
lettre, par hasard, au Séminaire
romain, j'ai dû interpréter et
commenter le passage de l'Epître aux
Galates. J'ai noté avec surprise la
rapidité avec laquelle ces phrases
nous parlent du moment présent:
Que cette liberté ne soit pas un
prétexte pour satisfaire votre
égoïsme. Au contraire mettez-vous,
par amour, au service les uns des
autres. Car toute la Loi atteint sa
perfection dans un seul
commandement: Tu aimeras ton



prochain comme toi-même. Si vous
vous mordez et vous dévorez les uns
les autres, prenez garde: vous allez
vous détruire les uns les autres! J'ai
toujours été porté à considérer cette
phrase comme une des exagérations
rhétoriques qui parfois se trouvent
chez saint Paul. Sous certains
aspects, il peut en être ainsi. Mais
malheureusement ce mordre et
dévorer existe aussi aujourd'hui dans
l'Eglise comme expression d'une
liberté mal interprétée. Est-ce une
surprise que nous aussi nous ne
soyons pas meilleurs que les Galates?
Que tout au moins nous soyons
menacés par les mêmes tentations?
Que nous devions toujours
apprendre de nouveau le juste usage
de la liberté? Et que toujours de
nouveau nous devions apprendre la
priorité suprême: l'amour? Le jour
où j'en ai parlé au grand séminaire, à
Rome, on célébrait la fête de la
Vierge de la Confiance. De fait, Marie
nous enseigne la confiance. Elle nous



conduit à son Fils, auquel nous
pouvons tous nous fier. Il nous
guidera, même en des temps agités.
Je voudrais ainsi remercier de tout
cœur tous ces nombreux évêques,
qui en cette période m'ont donné des
signes émouvants de confiance et
d'affection et surtout m'ont assuré de
leur prière. Ce remerciement vaut
aussi pour tous les fidèles qui ces
jours-ci m'ont donné un témoignage
de leur fidélité immuable envers le
Successeur de Pierre. Que le Seigneur
nous protège tous et nous conduise
sur le chemin de la paix! C'est un
souhait qui jaillit spontanément du
cœur en ce début du Carême, qui est
un temps liturgique particulièrement
favorable à la purification intérieure
et qui nous invite tous à regarder
avec une espérance renouvelée vers
l'objectif lumineux de Pâques.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/
excommunication-lettre-de-benoit-xvi/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/excommunication-lettre-de-benoit-xvi/
https://opusdei.org/fr-cd/article/excommunication-lettre-de-benoit-xvi/
https://opusdei.org/fr-cd/article/excommunication-lettre-de-benoit-xvi/

	Excommunication : lettre de Benoît XVI

