
opusdei.org

En route vers le
Centenaire (4) : La
coopération du
travail humain dans
le plan de Dieu pour
le monde

Quatrième article de la série «
En route vers le centenaire ».
Cet article présente la vision de
saint Josémaria sur le travail
comme participation à l'œuvre
créatrice de Dieu, en continuité
avec la tradition biblique et le
Magistère. Loin d'être une tâche
purement instrumentale et
extrinsèque, le travail est une
collaboration active au



perfectionnement du monde
créé.

03/06/2025

À partir du milieu du XIXème siècle, le
thème du travail et de ses
dynamiques est entré plus
profondément dans la réflexion
théologique. C'est l'époque de la
révolution industrielle et des grands
changements socioculturels. Des
tensions apparaissent entre les
classes sociales. La vie familiale et
communautaire connaît de nouvelles
formes d'organisation. Avec la
publication de l'encyclique Rerum
novarum (1891) de Léon XIII,
première d'une longue tradition
d'encycliques sociales, la Doctrine
Sociale de l'Église se développe
progressivement. Dans les premières
décennies du XXe siècle nait la
théologie des réalités terrestres qui

https://opusdei.org/fr/article/encyclique-rerum-novarum-leon-xiii-1891/
https://opusdei.org/fr/article/encyclique-rerum-novarum-leon-xiii-1891/
https://opusdei.org/fr/article/encyclique-rerum-novarum-leon-xiii-1891/


entre vite en relation avec une
théologie du laïcat également
naissante. Dans ces mêmes années,
avant et autour du Concile Vatican II,
de nouvelles formes d'action
pastorale ont été expérimentées,
visant à diffuser l'Évangile dans les
nouvelles situations sociales et de
travail.

La question de la valeur du travail et
du rôle des activités humaines dans
l'édification du Royaume de Dieu
pénètre les salles du Concile et fait
l'objet d'un développement nouveau
et profond dans la constitution 
Gaudium et spes, en particulier aux
numéros 33-39. Les Pères du Concile
n'ont pas peur de poser des questions
exigeantes :

« Par son travail et son génie,
l’homme s’est toujours efforcé de
donner un plus large développement
à sa vie. Mais aujourd’hui, aidé par la
science et la technique, il a étendu sa



maîtrise sur presque toute la nature,
et il ne cesse de l’étendre (...). Devant
cette immense entreprise, qui gagne
déjà tout le genre humain, de
nombreuses interrogations s’élèvent
parmi les hommes : quels sont le
sens et la valeur de cette laborieuse
activité ? Quel usage faire de toutes
ces richesses ? Quelle est la fin de ces
efforts, individuels et collectifs ?
» (Gaudium et spes, no 33).

Au milieu du vingtième siècle,
surgissent plusieurs ouvrages
théologiques qui abordent les mêmes
questions. Réfléchissant sur le sens
du travail humain, plusieurs auteurs
tentent de préciser ce que la
perspective chrétienne, éclairée par
le mystère pascal de Jésus-Christ,
apporte au dynamisme du progrès
social, technique et scientifique. Où
doit se situer l'espérance chrétienne :
dans la construction du Royaume du
Christ déjà présent dans l'histoire,
dans son accomplissement futur à la



fin des temps, ou entre les deux ?
D'où émane la lumière qui oriente le
sens des activités humaines : du
mystère de l'Incarnation ou de son
orientation eschatologique vers la
Jérusalem céleste ?

De nombreux théologiens ont
apporté leur contribution à ce débat.
Parmi eux, Gustave Thils, avec 
Théologie des réalités terrestres
(1946) ; Marie-Dominique Chenu, 
Vers une théologie du travail (1955) ;
Alfons Auer, Le chrétien dans sa
profession (1966) ; Johann Baptist
Metz, Théologie du monde (1968) ; et
Juan Alfaro, Vers une théologie du
progrès humain (1969). Tous
s'accordent à reconnaître que
l'activité humaine dans le monde a
une dimension spirituelle et que,
créés à l'image et à la ressemblance
de Dieu, l'homme et la femme
coopèrent activement et librement à
son plan sur la création.



Dans l'œuvre philosophique et
poétique de Karol Wojtyla, comme
plus tard dans le magistère pontifical
de saint Jean-Paul II, le travail
humain occupe une place centrale.
Le professeur d'éthique de Lublin
développe la dimension immanente
du travail dans le sujet, c'est-à-dire ce
qui contribue à la dignité de la
personne et à la formation de son
identité. Dans son œuvre poétique,
Wojtyla souligne que la fatigue
inhérente au travail exprime la
générosité et l'affection envers ceux
qui en bénéficient, révélant ainsi un
engagement amoureux. La grandeur
du travail matériel ne réside donc
pas dans le produit final, mais dans
le sujet qui l'accomplit. Le mystère
du Verbe incarné sous-tend à la fois
la dignité de la personne qui travaille
et la dignité de la matière que le
travail transforme. De nombreux
éléments de la "théologie du travail"
de Karol Wojtyla convergeront plus
tard dans l'encyclique Laborem



exercens (1981), le document
magistériel le plus complet et le plus
profond à ce jour sur la signification
humaine et chrétienne du travail.

Au cours des siècles, le magistère de
l'Église a accompagné et continue
d'accompagner les questions
découlant du progrès social et
technique, alors que la société
humaine et la dynamique du travail
évoluent rapidement. Les progrès
extraordinaires de l'homme, tant
dans sa connaissance de la réalité
que dans sa capacité à la
transformer, apportent de nouvelles
perspectives, mais aussi de nouveaux
défis qui requièrent une orientation
morale.

Une dignité ancrée dans les
Écritures

Plusieurs auteurs ont analysé les
enseignements de saint Josémaria
sur le travail, en les replaçant dans le
cadre théologique et social de son



époque[1] . Ses écrits ne sont pas
entrés en discussion avec la théologie
de son temps, ni n'ont cherché à
développer le magistère du Concile
Vatican II. Cependant, le fondateur
de l'Opus Dei a transmis une vision
spécifique du travail qui mérite
d'être étudiée avec attention. La
lumière fondatrice qu'il a reçue de
Dieu l'a conduit à une
compréhension renouvelée du
message biblique sur l'activité
humaine dans le monde et lui a
donné une compréhension nouvelle
et plus profonde de la logique de
l'Incarnation.

Le fondateur de l'Opus Dei a
abondamment commenté la
présence du travail humain dans
l'Écriture Sainte, en particulier dans
le livre de la Genèse, dans le contexte
de la création de l'homme et de la
femme, et en référence au mandat
reçu de Dieu de cultiver et de
peupler la terre (cf. Amis de Dieu, no



57 ; Quand le Christ passe, no 47). Le
monde, la terre et la matière sont des
réalités bonnes parce qu'elles sont
sorties des mains de Dieu, et les êtres
humains sont appelés à agir selon les
fins qu'ils possèdent dans les plans
de Dieu (cf. Quand le Christ passe, no

112 ; Entretiens, no 114). De même,
saint Josémaria utilisait
fréquemment les livres sapientiaux,
en particulier ceux qui font l'éloge
des vertus humaines, du travail bien
fait et de la sage administration du
monde reçu de Dieu.

Dans l'économie du Nouveau
Testament, marquée par la
nouveauté radicale de l'Incarnation
du Verbe, saint Josémaria soulignait
souvent que Jésus de Nazareth, vrai
Dieu et vrai homme, en assumant la
nature humaine, a également assumé
le travail, en exerçant le métier de 
tekton, d'artisan, qu'il a appris dans
l'atelier de Joseph (cf. Quand le Christ
passe, no 55). Pour expliquer le sens



chrétien du travail comme voie de
sanctification au milieu du monde, il
proposait l'exemple des premiers
chrétiens : suivant l'enseignement de
Jésus et des apôtres, ils exerçaient
toutes sortes d'activités honorables et
sanctifiables, transformant avec la
charité du Christ la société dans
laquelle ils vivaient et la rendant
plus humaine (cf. Entretiens, no 24 ; 
Sillon, nos 320, 490).

Alors que la période médiévale n'a
pas élaboré de véritable "spiritualité
du travail", la modernité a eu
tendance à présenter l'homme en
opposition à Dieu, exaltant sa raison
et sa capacité technique comme
fondement d'une dignité et d'une
autonomie opposées à l'autorité du
Créateur. Aucune de ces périodes
historiques, à quelques exceptions
près, n'a offert un cadre théologique
ou spirituel qui mette en valeur l'être
humain en tant que collaborateur de
la puissance créatrice de Dieu,



quelqu'un qui, par son travail,
participe à son projet sur le monde.
Cependant, saint Josémaria était
convaincu que la nouvelle fondation
que Dieu lui demandait de
promouvoir dans l'Église impliquait
précisément la diffusion de cette
nouvelle vision du travail, ou plutôt
la récupération d'une perspective
que le passage des siècles avait fait
tomber dans l'oubli.

« Le travail est une participation à
l'œuvre de la création, un lien
d'union avec les autres hommes et
un moyen de contribuer au progrès
de l'humanité tout entière, une
source de ressources pour subvenir
aux besoins de sa propre famille, une
occasion de perfectionnement
personnel, il est – et c’est très
important de le dire très clairement –
un chemin et une voie de sainteté,
une réalité sanctifiable et
sanctifiante » (Lettre 14, no 4).



La dignité du travail est ancrée dans
le mandat donné par Dieu à nos
premiers parents et, dans l'économie
du Nouveau Testament, dans le
travail assumé par le Verbe incarné
dans le contexte de la vie ordinaire
de la Sainte Famille de Nazareth. La
remise en valeur de cette perspective
fait partie intégrante de la mission
que saint Josémaria attribue à la
nouvelle fondation :

« L’Opus Dei est né par la grâce du
Seigneur, en 1928, afin de remettre
en mémoire aux chrétiens que Dieu,
comme il est dit au Livre de la
Genèse, a créé l’homme pour
travailler. Nous sommes venus
ramener l’attention sur l’exemple de
Jésus qui, pendant trente années, à
Nazareth, n’a cessé de travailler, de
pratiquer un métier. Aux mains de
Jésus, le travail, un travail
professionnel semblable à celui
qu’accomplissent des millions
d’hommes dans le monde, devient



une tâche divine, une œuvre
rédemptrice, une voie de salut
» (Entretiens,no 55).

La création en marche

Présenter le travail humain comme
une participation à la puissance
créatrice de Dieu est possible si l'on
reconnaît que la création a une
dimension historique intrinsèque,
qu'elle est in statu viae – en
cheminement – et qu'elle est donc
destinée à être achevée précisément
par le travail. Un point du 
Catéchisme de l'Église catholique
(1997) illustre cet aspect de manière
suggestive : « La création a sa bonté
et sa perfection propres, mais elle
n’est pas sortie tout achevée des
mains du Créateur. Elle est créée
dans un état de cheminement (" in
statu viæ ") vers une perfection
ultime encore à atteindre, à laquelle
Dieu l’a destinée » (CEC, no 302). Le
Concile Vatican II avait clairement



affirmé cette même perspective, en
la développant en divers points de la
constitution pastorale Gaudium et
spes, pour exposer la valeur des
activités humaines, leur légitime
autonomie et leur élévation, par la
charité, jusqu'au mystère pascal de
Jésus-Christ :

« Pour les croyants, une chose est
certaine : considérée en elle-même,
l’activité humaine, individuelle et
collective, ce gigantesque effort par
lequel les hommes, tout au long des
siècles, s’acharnent à améliorer leurs
conditions de vie, correspond au
dessein de Dieu. […] Car ces hommes
et ces femmes qui, tout en gagnant
leur vie et celle de leur famille,
mènent leurs activités de manière à
bien servir la société, sont fondés à
voir dans leur travail un
prolongement de l’œuvre du
Créateur, un service de leurs frères,
un apport personnel à la réalisation



du plan providentiel dans l’histoire
» (Gaudium et spes, no 34).

En prolongeant l'œuvre du Créateur,
l'être humain, en tant que créature,
ne participe pas à la transcendance
de l'acte créateur de Dieu, mais
coopère à son développement dans le
temps. Sa participation s'inscrit dans
le progrès que la création a connu et
connaîtra dans l'histoire. Et il le fait
avec créativité, reflet de son être à
l'image et à la ressemblance de Dieu.

Compris et présenté comme une 
participation à la puissance divine, le
travail cesse d'être une simple
activité extrinsèque et transitoire,
limitée à la satisfaction des besoins
matériels. Il ne peut pas non plus
être réduit à un fardeau
inexorablement imposé à l'être
humain, source uniquement de
fatigue et de stress : bien que cette
conception soit courante, l'assumer
implique d'adopter une perspective



théologiquement et
anthropologiquement erronée :

« Nous devons donc être pleinement
convaincus que le travail est une
réalité magnifique, qui s’impose à
nous comme une loi inexorable à
laquelle nous sommes tous soumis
d’une manière ou d’une autre, bien
que certains prétendent s’en
exempter. Retenez bien ceci : cette
obligation n’est pas née comme une
séquelle du péché originel ; il ne
s’agit pas davantage d’une trouvaille
des temps modernes. C’est un moyen
nécessaire que Dieu nous confie sur
cette terre, en allongeant la durée de
notre vie, et aussi en nous associant à
son pouvoir créateur, afin que nous
gagnions notre nourriture tout en
récoltant du grain pour la vie
éternelle (Jn 4, 36) ; l’homme est né
pour travailler, comme les oiseaux
pour voler (Jb 5, 7) » (Amis de Dieu, no

57).



Le christianisme nous invite donc à
changer notre attitude vis-à-vis du
travail. Il serait réducteur de ne le
considérer que comme une nécessité
incontournable dont nous aimerions
nous passer ou comme un obstacle à
la réalisation de nos désirs et de
notre personnalité. Au contraire,
l'anthropologie biblique le présente
comme une contribution intelligente
au progrès de la création, un mandat
créatif que Dieu a donné aux
premiers êtres humains avant le
péché d'Adam :

« Dès le début de la Création,
l’homme a dû travailler. Ce n’est pas
moi qui l’invente. Il suffit d’ouvrir la
sainte Bible. Dès les premières pages
— avant même que le péché ne fasse
son apparition dans l’humanité et, en
conséquence de cette offense, la
mort, les souffrances et les misères
—, on peut y lire que Dieu fit Adam
avec la glaise du sol et créa, pour lui
et pour sa descendance, ce monde si



beau ut operaretur et custodiret illum
(Gn 2,15), pour qu’il le travaillât et en
fût le gardien » (Amis de Dieu, no 57).

Prolonger la création par son propre
travail n'est cependant pas un
processus automatique. Il ne s'agit
pas d'insérer mécaniquement
l'activité humaine dans un acte
créateur divin qui traverse l'histoire.
Pour participer à l'œuvre créatrice
par son travail, l'homme doit être
docile à l'Esprit Saint, l'Esprit
créateur, et s'identifier à Jésus-Christ,
sujet de la récapitulation et de la
réconciliation du monde avec Dieu.
Pour coopérer réellement à l'action
divine, que ce soit dans l'œuvre de la
création, de la rédemption ou de la
sanctification, il est nécessaire d'être
en état de grâce qui manifeste
l'actualité de l'amour de Dieu dans le
sujet. En définitive, ce n'est qu'en
étant des hommes et des femmes de
prière, et en transformant le travail
en prière (cf. Sillon, no497 ; Amis de



Dieu, nos 64-67), que le travail devient
« le point de rencontre de notre
volonté avec la volonté salvifique de
notre Père céleste » (Lettre 6, no 13).

Un programme de cette ampleur
peut être réalisé si l'œuvre fait partie
de la vie de prière de la personne qui
l'accomplit, en tant que sujet de son
dialogue avec Dieu. Ce n'est qu'ainsi
que la volonté de celui qui travaille
peut s'identifier à la volonté de Dieu :
on comprend où et comment exercer
la charité et les autres vertus
chrétiennes, on est éclairé pour
examiner sa conscience, on oriente
son activité vers la vérité et le bien,
on promeut des programmes qui
tendent au bien commun et à la
diffusion de l'Évangile de Jésus-
Christ.

Donner au monde la forme du
Christ

En méditant sur le travail et en en
faisant un objet de prière



personnelle, le chrétien apprend à
greffer son activité sur l'œuvre de la
création et du salut. En suivant les
inspirations de l'Esprit Saint, il peut 
transformer le monde en lui donnant 
la forme de Jésus-Christ, et faire ainsi
du travail humain l'opus Dei, l'œuvre
de Dieu. Tel est le sens profond de
l'affirmation de saint Josémaria selon
laquelle le travail est l'axe autour
duquel s'articulent la sainteté et
l'apostolat de ceux qui adhèrent à la
nouvelle fondation que Dieu, par son
intermédiaire, a suscitée (cf. Lettre
31, nos 10-11).

La centralité du travail n'est pas
seulement circonstancielle, puisque
les vertus et l'apostolat se
développent ordinairement dans la
sphère des relations et des lieux liés
au travail. Il s'agit avant tout d'une
centralité de projet, dans la mesure
où elle ordonne les réalités terrestres
à Dieu précisément sur la base de ce



que le chrétien conçoit, réalise et met
en œuvre à travers son travail.

Nous sommes dans un monde en
construction, dans une histoire
ouverte. C'est pourquoi il est
nécessaire de se mettre à l'écoute de
l'Esprit pour comprendre, dans les
situations changeantes de la vie,
comment donner au travail humain
la forma Christi. « En entreprenant
votre travail, quel qu'il soit, mes
enfants, examinez-vous pour voir, en
présence de Dieu, si l'esprit qui
inspire ce travail est bien un esprit
chrétien, en tenant compte du fait
que les circonstances historiques
changeantes – avec les changements
qu'elles introduisent dans la
configuration de la société – peuvent
faire cesser ce qui était juste et bon à
un moment donné » (Lettre 29, no 18).
Toujours en chemin vers la cité de
Dieu, le chrétien est appelé, par sa
vocation baptismale, à construire la
cité des hommes (cf. Amis de Dieu, no



210). Il est donc nécessaire de
valoriser toutes les dimensions qui
contribuent au progrès de
l'humanité : le savoir, la technologie,
l'art, la science (cf. Sillon, no 293).

La vision positive du progrès et de la
recherche scientifique, fruit d'une
compréhension du travail comme
participation au projet de Dieu sur le
monde, n'ignore pas une
préoccupation légitime pour les
questions éthiques que le progrès
scientifique et technique peut
soulever. Cependant, l'esprit chrétien
suggère de porter l'attention avant
tout sur la formation et les vertus de
ceux qui travaillent, afin qu'ils
puissent agir de manière responsable
dans la recherche de la vérité et du
bien. Pour les chrétiens, il s'agit de
réaliser une synthèse mûre entre la
foi et la raison, l'éthique et la
technologie, le progrès scientifique et
le progrès humain. Cela s'inspire à la
fois de l'optimisme chrétien et d'un



amour passionné pour un monde
qui, sorti bon des mains de Dieu, a
été confié au soin et à la perfection
des êtres humains à travers leur
travail (cf. Entretiens,nos 23, 116-117).

« Le Seigneur a voulu que nous, ses
enfants, qui avons reçu le don de la
foi, manifestions notre vision
optimiste et originale de la création,
cet « amour du monde » qui est au
cœur du christianisme. — Que jamais
l’enthousiasme ne manque donc
dans ton travail professionnel, ni
dans tes efforts pour construire la
cité temporelle » (Forge, no 703).

Père d'un chemin ecclésial spécifique
et d'une nouvelle fondation, la
pensée de saint Josémaria sur le rôle
du travail humain dans les plans de
Dieu se reflète non seulement dans
ses nombreux enseignements sur le
sens spirituel et théologique du
travail, mais aussi dans les
nombreuses œuvres qu'il a inspirées



et que ses fils et filles ont promues
dans le monde entier.

Transmettre une vision positive de la
dignité du travail, telle que celle que
nous ont léguée les écrits et la
prédication du fondateur de l'Opus
Dei, a des conséquences très
importantes sur la psychologie de
l'homme contemporain, sur sa vie
sociale et sur l'organisation de son
temps. En effet, le travail continue
d'être un champ de tensions et de
défis : il génère des conflits dans la
conciliation entre la profession et la
vie familiale, ainsi que dans le
rapport entre l'effort de travail et le
repos nécessaire, que nous sommes
appelés à discerner et à intégrer. En
outre, vivre une éthique fondée sur
la justice devient difficile dans un
environnement de relations souvent
marqué par l'égoïsme, l'affirmation
de soi et la recherche excessive du
profit.



Tout cela nous permet de
comprendre que, dans une histoire
marquée par le péché de l'homme,
coopérer à la tâche de mener à son
terme un monde créé in statu viae
implique aussi de réordonner ce qui
est désordonné, de guérir ce que le
péché a blessé. En bref, cela signifie
participer à l'œuvre rédemptrice du
Christ (cf. Quand le Christ passe, nos

65, 183). Cette participation est en soi
un don de Dieu et ne devient possible
que lorsque, dans sa propre vie,
l'homme rejette le péché et vit dans
la grâce, en tant qu'enfant de Dieu
guidé par l'Esprit. Le prochain article
abordera quelques réflexions sur la
dimension historique de l'activité
humaine, en la situant à
l'intersection de la création et de la
rédemption.

Cette série est coordonnée par le
professeur Giuseppe Tanzella-Nitti.
D'autres contributeurs, dont certains
sont professeurs à l'Université



Pontificale de la Sainte-Croix (Rome),
y participent.

[1] J.L. Illanes, La sanctification du
travail (1980) ; "Trabajo" (2013), in 
Diccionario de san Josemaría Escrivá
de Balaguer ; Ante Dios y en el mundo.
Apuntes para una teología del trabajo
(1997) ; P. Rodríguez, Vocación,
trabajo, contemplación (1986) ; E.
Burkhart - J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de San
Josemaría, vol. III, ch. 7 (2013) ; G.
Faro, Il lavoro nell'insegnamento del
Beato Josemaría Escrivá (2000) ; A.
Aranda, "Identidad cristiana y
configuración del mundo. La fuerza
configuradora de la secularidad y del
trabajo santificado" (2002), in La
grandezza della vita quotidiana, vol.
1.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/en-route-vers-
le-centenaire-4-cooperation-travail-

humain-creation/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/en-route-vers-le-centenaire-4-cooperation-travail-humain-creation/
https://opusdei.org/fr-cd/article/en-route-vers-le-centenaire-4-cooperation-travail-humain-creation/
https://opusdei.org/fr-cd/article/en-route-vers-le-centenaire-4-cooperation-travail-humain-creation/
https://opusdei.org/fr-cd/article/en-route-vers-le-centenaire-4-cooperation-travail-humain-creation/

	En route vers le Centenaire (4) : La coopération du travail humain dans le plan de Dieu pour le monde

