
opusdei.org

En l’Année
paulinienne

L'’Esprit Saint est le don que
reçoit celui qui, comme
l’Apôtre, s’identifie au Christ.
Un article de l'abbé Bernard
Estrada, professeur à
l'Université de la Sainte Croix à
Rome.

18/11/2008

Le soir du 28 juin dernier, au cours
de la célébration des Premières
Vêpres de la solennité de saint Pierre
et saint Paul, en la basilique Saint-
Paul-hors-les-murs, le pape Benoît



XVI a proclamé officiellement
l’ouverture de l’Année paulinienne,
jusqu’au 29 juin 2009, en la fête des
deux Apôtres. La ville éternelle, la
Rome de Pierre et de Paul, baignée du
sang des martyrs, centre d’où sont
partis vers le monde entier tant de
propagateurs de la parole salvatrice
du Christ [1], peut s’estimer vraiment
privilégiée, parce qu’elle a été 
tantorum principum purpurata
pretioso sanguine, baignée du sang
des princes des Apôtres [2].

Cette période va commémorer les
deux mille ans de la naissance de
l’Apôtres des nations. Pour en fixer la
date, les études sur la chronologie
paulinienne tiennent compte des
données fournies par lui dans ses
écrits : dans l’épître aux Galates, il
affirme avoir rencontré Pierre, après
sa conversion, à Jérusalem, trois ans
après qu’il se soit enfui de Damas [3],
où le roi des Nabatéens, Arétas IV,
exerçait un certain pouvoir [4]. Cela



permet de situer sa fuite vers 37 et sa
conversion vers 34-35. D’autre part,
le récit du martyre d’Étienne, dans
les Actes des Apôtres, qualifie Saul de
« jeune », peu avant sa vocation [5].
Même s’il s’agit d’une donnée
générale, elle permet de situer
approximativement sa naissance
vers l’an 8.

L’Année paulinienne veut
promouvoir une réflexion
approfondie sur l’héritage
théologique et spirituel que saint
Paul a laissé à l’Église, grâce à son
vaste travail d’évangélisation.
Comme autant de signes qui nous
invitent à méditer sur la foi et la
vérité guidés par l’Apôtre, le pape a
allumé la « Flamme paulinienne »,
dans un brûloir placé sous le porche
de la basilique Saint-Paul, à Rome, et
a aussi ouvert, dans ce même temple,
la « Porte paulinienne », qu’il a
franchie le 28 juin, accompagné du
patriarche de Constantinople.



L’Apôtres des nations

Qui était Saul de Tarse ? Il est né
dans la capitale de la province
romaine de Cilicie, aujourd’hui la
Turquie. Lorsqu’il fut arrêté aux
portes du Temple de Jérusalem, il
s’est adressé en ces termes à la foule
qui voulait le tuer : Je suis Juif. Né à
Tarse en Cilicie, j’ai cependant été
élevé ici dans cette ville, et c’est aux
pieds de Gamaliel que j’ai été formé à
l’exacte observance de la Loi de nos
pères [6].

À la fin de son existence, dans une
vision rétrospective de sa vie et de sa
vision, il dira de lui-même : J’ai été
établi héraut, apôtre et docteur [7].
En même temps, sa figure s’ouvre
vers l’avenir, à tous les peuples et à
toutes les générations, parce que
Paul n’est pas seulement un
personnage du passé : son message et
sa vie sont toujours d’actualité,
puisqu’ils contiennent l’essence



même du message chrétien, pérenne
et actuel.

Paul a été désigné comme le 
treizième apôtre étant donné que,
même s’il ne faisait pas partie du
groupe des Douze, il a été appelé par
Jésus ressuscité, qui lui est apparu
sur le chemin de Damas [8]. Qui plus
est, en contemplant ce qu’il a fait
pour le Christ, il n’a pas à rougir
devant les autres. Ils sont Hébreux ?
Moi aussi. Ils sont Israélites ? Moi
aussi. Ils sont postérité d’Abraham ?
Moi aussi. Ils sont ministres du
Christ ? (Je vais dire une folie !) Moi,
plus qu’eux. Bien plus par les
travaux, bien plus par les
emprisonnements, infiniment plus
par les coups. Souvent j’ai été à la
mort. Cinq fois j’ai reçu des Juifs les
trente-neuf coups de fouet ; trois fois
j’ai été battu de verges ; une fois
lapidé ; trois fois j’ai fait naufrage. Il
m’est arrivé de passer un jour et une
nuit dans l’abîme ! Voyages sans



nombre, dangers des rivières,
dangers des brigands, dangers de
mes compatriotes, dangers des
païens, dangers de la ville, dangers
du désert, dangers de la mer, dangers
des faux frères ! Labeur et fatigue,
veilles fréquentes, faim et soif, jeûnes
répétés, froid et nudité ! [9]

Comme on le voit, les difficultés et les
tribulations ne lui ont pas manqué et
il les a endurées par amour pour le
Christ. Cependant, tant d’efforts et
tant de succès remportés ne l’ont pas
amené à la vaine gloire. Paul a
compris à fond, en en faisant lui-
même l’expérience, ce que notre Père
enseignait lui aussi : Notre logique
humaine est insuffisante pour
expliquer les réalités de la grâce. Dieu
a coutume de rechercher des
instruments faibles, pour
qu’apparaisse avec clarté et évidence
que l’œuvre est la sienne. C’est
timidement que saint Paul évoque sa
vocation : Il m’est apparu après tous



les autres, à moi qui suis comme
l’avorton, le plus petit des apôtres,
pas même digne d’être appelé apôtre,
parce que j’ai persécuté l’Église de
Dieu (1 Co 18, 8-9) [10]. « Comment
ne pas admirer un tel homme ? — dit
Benoît XVI. Comment ne pas rendre
grâce au Seigneur de nous avoir
donné un Apôtre de cette
envergure ? » [11]

Parmi les différents aspects que
comporte l’enseignement
théologique de saint Paul, on doit
signaler en premier lieu la figure de
Jésus-Christ. Certes, dans ses lettres
les traits historiques de Jésus de
Nazareth n’apparaissent pas, tels que
les Évangiles nous les présentent.
Son intérêt pour les nombreux
aspects de la vie terrestre de Jésus
passe à un deuxième plan, afin de
souligner spécialement le mystère de
sa passion et de sa mort sur la croix.
Or, tout en sachant que Paul n’a pas
été témoin du cheminement terrestre



de Jésus, on voit qu’il le connaît par
la tradition apostolique qui le
précède, à laquelle il se réfère
explicitement : Je vous ai donc
transmis en premier lieu ce que
j’avais moi-même reçu [12]. De la
même façon, on peut découvrir dans
l’épistolaire paulinien quelques
hymnes, professions et énoncés de la
foi, ainsi que des affirmations
doctrinales qui étaient probablement
utilisés dans la liturgie, dans la
catéchèse ou dans la prédication de
l’Église primitive. Jésus-Christ
constitue le centre et le fondement de
son annonce et de sa prédication :
dans ses écrits, le nom du Christ
apparaît 380 fois, n’étant dépassé que
par celui de Dieu, mentionné 500
fois. Cela nous fait comprendre que
Jésus-Christ a eu un profond impact
sur sa vie : c’est dans le Christ que
nous trouvons le sommet de
l’histoire du salut.

À la rencontre du Christ



En contemplant saint Paul nous
pouvons nous demander comment se
réalise la rencontre personnelle avec
le Christ et quel genre de relation en
résulte entre le Christ et le croyant.
La réponse de Paul se concrétise en
deux temps. En premier lieu, il
souligne la valeur fondamentale et
irremplaçable de la foi [13]. Ainsi
l’écrit-il aux Romains : L’homme est
justifié par la foi sans la pratique de
la Loi [14]. L’idée est présente encore
plus explicitement dans la Lettre aux
Galates : L’homme n’est pas justifié
par la pratique de la Loi, mais
seulement par la foi en Jésus-Christ 
[15]. C’est-à-dire, qu’il entre en
communion avec Dieu par l’action
exclusive de sa grâce. C’est lui qui
vient à notre rencontre et nous
accueille avec sa miséricorde,
pardonnant nos péchés et nous
permettant d’établir une relation
d’amour avec lui et avec nos frères 
[16].



Dans cette doctrine de la
justification, Paul reflète le processus
de sa propre vocation. Il était un
observant strict de la Loi de Moïse,
qu’il accomplissait jusque dans les
plus petits détails. Néanmoins, cette
attitude l’avait conduit à se sentir
imbu de lui-même et à chercher le
salut avec ses propres forces. C’est
dans cette situation qu’il se découvre
pécheur, pour autant qu’il persécute
l’Église du Fils de Dieu. La conscience
du péché sera alors le point de
départ pour s’abandonner à la grâce
de Dieu qui nous est accordée en
Jésus-Christ.

C’est là que débute le deuxième
temps, la rencontre avec le Seigneur
lui-même. Le don infini du Christ sur
la croix constitue la plus puissante
invitation à sortir de son propre moi,
à ne point se vanter, tout en mettant
toute sa confiance en la mort
salvifique et en la résurrection du
Seigneur : Celui qui se glorifie, qu’il



se glorifie dans le Seigneur [17]. Cette
conversion spirituelle exige, par
conséquent, de ne pas se rechercher
soi-même mais de revêtir le Christ et
de se donner avec lui pour participer
ainsi personnellement à la vie du
Christ jusqu’à s’abîmer en lui et
partager aussi bien sa mort que sa
vie. C’est ainsi que l’Apôtre le
présente, grâce à l’image du
baptême : Ou bien ignorez-vous que,
baptisés dans le Christ Jésus, c’est
dans sa mort que tous nous avons été
baptisés ? Nous avons donc été
ensevelis avec lui par le baptême
dans la mort, afin que, comme le
Christ est ressuscité des morts par la
gloire du Père, nous vivions nous
aussi dans une vie nouvelle [18].

Paul — et, avec lui, tout chrétien —
contemple le Fils de Dieu non
seulement comme celui qui est mort
par amour pour nous, en nous
délivrant de nos péchés, — dilexit me
et tradidit semetipsum pro me, il m’a



aimé et s’est livré pour moi —, mais
aussi celui qui se rend présent dans
sa vie : Vivo autem iam non ego, vivit
vero in me Christus, ce n’est plus moi
qui vis, mais le Christ vit en moi [19].
Notre Père aimait à répéter ces mots
de l’Apôtre, parce qu’il voyait en
Jésus-Christ mort et ressuscité la
raison d’être de la vie entière du
chrétien et de sa mission.

Vivre dans l’Esprit

S’identifier au Christ signifie vivre
dans l’Esprit. Saint Luc souligne dans
son second livre le rôle dynamique et
agissant de l’Esprit Saint. Et saint
Josémaria de commenter : Il n’y a
pratiquement aucune page des Actes
des Apôtres qui ne parle de lui et de
l’action par laquelle il guide, dirige et
anime la vie et les œuvres de la
communauté chrétienne primitive.
C’est lui qui inspire la prédication de
saint Pierre (cf. Ac 4, 8), qui confirme
les disciples dans leur foi (cf. Ac 4, 31),



qui scelle par sa présence l’appel lancé
aux païens (cf. Ac 10, 44-47), qui
envoie Saul et Barnabé vers des terres
lointaines pour ouvrir de nouveaux
chemins, en répandant l’enseignement
de Jésus (cf. Ac 13, 2-4). En un mot, sa
présence et son action dominent toute
chose [20]. Dans ses écrits, Paul met
en relief la présence de la Troisième
Personne de la Très Saint Trinité
dans la vie du chrétien. L’Esprit habit
en notre cœur [21] ; il a été envoyé
par Dieu pour qu’il nous identifie au
Fils et que nous puissions nous
exclamer Abba, Pater ! [22] Se laisser
conduire par l’Esprit qui nous donne
la vie dans le Christ Jésus délivre de
la loi du péché et de la mort et
permet aux fruits de l’Esprit Saint de
se manifester dans la vie du croyant :
Charité, joie, paix, longanimité,
serviabilité, bonté, confiance dans les
autres, douceur, maîtrise de soi :
contre de telles choses il n’y a pas de
loi. Or ceux qui appartiennent au
Christ Jésus ont crucifié la chair avec



ses passions et ses convoitises.
Puisque l’Esprit est notre vie, que
l’Esprit nous fasse aussi agir [23].

L’Apôtre nous dit que la prière
authentique n’existe que si l’Esprit
est présent : Pareillement l’Esprit
vient au secours de notre faiblesse ;
car nous ne savons que demander
pour prier comme il faut ; mais
l’Esprit lui-même intercède pour
nous en des gémissements ineffables 
[24]. Avec des mots de Benoît XVI,
cela revient à dire que l’Esprit Saint
est « l’âme de notre âme, la partie la
plus secrète de notre être, d’où
s’élève incessamment vers Dieu un
mouvement de prière, dont nous ne
pouvons pas même préciser les
termes » [25]. Paul nous invite à être
de plus en plus sensibles, de plus en
plus attentifs à la présence de l’Esprit
en nous et à apprendre à convertir
cette présence en prière.



Le premier des fruits de l’Esprit dans
l’âme du chrétien est l’amour. En
effet, l’amour de Dieu a été répandu
dans nos cœurs par le Saint Esprit
qui nous fut donné [26]. Si, par
définition, l’amour unit, l’Esprit est
celui qui engendre la communion
dans l’Église : il est la force de
cohésion qui maintient les fidèles
bien unis au Père par le Christ et qui
attire ceux qui ne jouissent pas
encore de la pleine communion.
L’Esprit Saint guide l’Église vers
l’unité.

Vers l’unité

L’unité des chrétiens est un de
nombreux autres aspects que
l’Apôtre traite dans ses épîtres et
dont il vaut la peine de tenir compte
au début de cette Année paulinienne.
Le fait que le patriarche
œcuménique Bartholomaios I,
suivant les traces du vicaire du
Christ, ait lui aussi convoqué une



Année paulinienne pour l’Église
orthodoxe est un motif de
consolation et une invitation pour
demander avec insistance cette grâce
au Seigneur— d’autant plus grande
qu’elle est difficile à atteindre.
L’enseignement de Paul nous
rappelle que la pleine communion
entre tous les chrétiens trouve son
fondement dans le fait d’avoir un
seul Seigneur, une seule foi, un seul
baptême [27]. Nous devons prier «
pour que la foi commune, l’unique
Baptême pour la rémission des
péchés et l’obéissance à l’unique
Seigneur et Sauveur, s’expriment
pleinement au plus tôt dans la
dimension communautaire et
ecclésiale » [28]. Saint Paul nous
montre le chemin le plus efficace
vers l’unité en quelques mots que le
Concile Vatican II propose aussi dans
son décret sur l’œcuménisme : Je
vous exhorte donc, moi le prisonnier
dans le Seigneur, à mener une vie
digne de l’appel que vous avez reçu :



en toute humilité, douceur et
patience, supportez-vous les uns les
autres avec charité ; appliquez-vous
à conserver l’unité de l’Esprit par ce
lien qu’est la paix [29].

L’Apôtre s’est toujours efforcé de
garder cette grâce immense de
l’unité. Il invitait les chrétiens de
Corinthe, dès le début de sa première
lettre, à éviter les divisions entre eux 
[30]. Ses exhortations et ses rappels
peuvent aussi nous être utiles de nos
jours. Face à l’humanité du troisième
millénaire, toujours plus globalisée
et, paradoxalement, plus divisée et
fragmentée par la culture hédoniste
et relativiste qui met en doute
l’existence même de la vérité [31], la
prière du Seigneur — ut omnes unun
sint, afin que tous soient un — est
pour nous le meilleur gage d’union à
Dieu et d’unité entre les hommes.

[1]. Homélie, Loyauté envers l’Église,
4 juin 1972.



[2]. Cf. Hymne des Premières Vêpres
de la solennité de saint Pierre et saint
Paul.

[3]. Cf. Ga 1, 15-18.

[4]. Cf. 2 Co 11, 32.

[5]. Cf. Ac 7, 58.

[6]. Ac 22, 3.

[7]. 2 Tm 1, 11.

[8]. Cf. 1 Co 15, 8.

[9]. 2 Co 11, 22-27.

[10]. Quand le Christ passe, n° 3.

[11]. Benoît XVI, audience générale,
25 octobre 2006.

[12]. 1 Co 15, 3 ; cf. 11, 23 suiv.

[13]. Cf. Benoît XVI, audience
générale, 8 novembre 2006.

[14]. Rm 3, 28.



[15]. Ga 2, 16.

[16]. Cf. Rm 3, 24.

[17]. 1 Co 1, 31.

[18]. Rm 6, 3-4.

[19]. Ga 2, 20.

[20]. Quand le Christ passe, n° 127.

[21]. Cf. Rm 8, 9.

[22]. Ga 4, 6.

[23]. Ga 5, 22-25.

[24]. Rm 8, 26.

[25]. Benoît XVI, audience général, 15
novembre 2006.

[26]. Rm 5, 5.

[27]. Ep 4, 5.

[28]. Benoît XVI, discours au
patriarche œcuménique



Bartholomaios I en l’ouverture de
l’Année paulinienne, 28 juin 2008.

[29]. Ep 4, 1-3.

[30]. Cf. 1 Co 1, 10.

[31]. Cf. Benoît XVI, discours au
patriarche Bartholomaios I en
l’ouverture de l’Année paulinienne,
28 juin 2008.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/en-lannee-
paulinienne/ (12/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/en-lannee-paulinienne/
https://opusdei.org/fr-cd/article/en-lannee-paulinienne/
https://opusdei.org/fr-cd/article/en-lannee-paulinienne/

	En l’Année paulinienne

