
opusdei.org

DÉVOTION,
DÉVOTIONS

1. La dévotion dans les
enseignements de saint
Josémaria. 2. Principales
dévotions dans l’enseignement
de saint Josémaria. 3.
Considérations finales.

05/01/2024

1. La dévotion dans les
enseignements de saint Josémaria.

2. Principales dévotions dans
l’enseignement de saint Josémaria.



3. Considérations finales.

La réflexion théologique pour
décrire l’attitude de l’homme envers
Dieu mentionne avant tout les trois
vertus théologales : la foi, par
laquelle l’homme reçoit la Parole de
révélation qui lui fait connaître la vie
divine et la réalité infinie de l’amour
de Dieu ; l’espérance, par laquelle il a
pleinement confiance en Dieu et
dirige son désir vers Lui ; la charité,
qui fait de lui un participant au
même amour divin. Immédiatement
après ces trois vertus, vient
habituellement la vertu de religion
par laquelle la vie se réfère à Dieu en
reconnaissant sa souveraineté
absolue et en Lui rendant un culte.
Parmi les actes internes de la vertu
de la religion, cette même réflexion
spirituelle en indique trois : la prière,
qui conduit à élever l’esprit vers Dieu
et à entrer en relation avec Lui ;
l’adoration, par laquelle l’homme
reconnaît « Dieu, comme Créateur et



Sauveur, Seigneur et Maître de tout
ce qui existe, Amour infini et
miséricordieux » (CEC, n. 2096) ; et
enfin la dévotion. En gardant à
l’esprit que la vertu de la religion
incline une personne à s’abandonner
à la souveraineté et à la bonté divine,
la spécificité de la dévotion est la
disposition qui informe la volonté
pour éveiller en elle le désir effectif
de s’unir à Dieu : c’est une ouverture
qui se manifeste dans la promptitude
à accomplir des actes internes
d’attachement et d’amour, beaucoup
d’entre lesquels se refléteront dans
des pratiques externes, qui sont une
affirmation de ce désir initial. La
dévotion est donc le reflet d’une
volonté active qui s’appuie sur divers
moyens pour, en restant vibrante,
atteindre ce qu’elle désire.

1. La dévotion dans les
enseignements de saint Josémaria



« Nous nous sommes épris de
l’Amour. Aussi le Seigneur ne veut
pas que nous soyons des gens secs,
raides, semblables à des objets
inertes. Il nous veut imprégnés de
son affection ! » (F 492). Ces paroles
de saint Josémaria encadrent
l’approche pour faire face à sa vie
chrétienne et, en particulier, aux
pratiques de dévotion. Étant une
disposition de la volonté, la dévotion,
par sa nature, transcende la
sensibilité. Cependant, l’unité du
corps et de l’âme dans l’homme
donne une originalité propre aux
actes de dévotion. Ainsi, lorsque les
actes de dévotion sont fermes et
sincères, ils peuvent entraîner la
sensibilité, et surtout cette réalité,
plus profonde que la sensibilité, que
l’on appelle généralement le « cœur
». Chez saint Josémaria, les actes de
dévotion sont le fruit d’un cœur
brûlant qui entend positivement
aimer Dieu, comme on peut le voir,
par exemple, dans la relation avec



Sainte Marie : « Que chaque Ave
Maria, chaque salutation que tu
adresses à la Sainte Vierge fasse de
nouveau battre un cœur plein
d’amour, ... cela, je le comprends très
bien ! »(F 615). Il est clair qu’il s’agit
d’une attitude qui ne se fonde pas sur
l’émotivité et qui implique un effort
voulu et conscient, réfléchi, pour
exprimer à Dieu le désir de l’aimer
par-dessus tout, qui peut parfois
s’accompagner d’affections sensibles,
ou, à d’autres moments de
sécheresse : « Cela ne me fait rien de
vous dire que par moments, le
Seigneur m’a octroyé bien des
grâces ; mais qu’à l’ordinaire
j’avance à rebrousse-poil. Je suis mon
plan, non parce qu’il me plaît, mais
parce que c’est ce que je dois faire,
par Amour. Mais, Père, peut-on jouer
la “ comédie ” devant Dieu ? N’est-ce
pas là de l’hypocrisie ? Sois
tranquille : le moment est venu pour
toi de participer à une comédie
humaine sous le regard d’un



spectateur divin. Persévère. Le Père,
le Fils et le Saint-Esprit contemplent
ta comédie ; réalise tout par amour
de Dieu, pour lui plaire, même si cela
te coûte » (AD 152).

Il faut aussi se rappeler que l’homme
a besoin de réalités sensibles pour les
actes de culte et c’est pourquoi il a
recours à des images, des mots, des
gestes, qui gardent des analogies
avec les sacrements comme signes
sensibles d’une réalité invisible, c’est-
à-dire comme des moyens qui se
réfèrent à une réalité surnaturelle.
C’est ainsi que ce conseil est
compris : « Mets sur ta table de
travail, dans ta chambre, dans ton
portefeuille..., une image de Notre
Dame et dirige ton regard vers elle
quand tu commences ton travail,
pendant que tu le réalises et lorsque
tu le termines. Elle t'obtiendra (je te
l'assure !) la force pour faire de ton
occupation un dialogue amoureux
avec Dieu » (S 531).



2. Principales dévotions dans
l’enseignement de saint Josémaria

Dans le langage chrétien, on passe
relativement rapidement du terme «
dévotion » au singulier, qui est
l’usage propre de l’époque antique,
au pluriel « dévotions », pour
indiquer les pratiques dans
lesquelles l’attitude de dévotion se
concrétise, et qui contribuent à son
développement. La lecture du
chapitre « Dévotions » de Chemin
(551-574), ainsi que d’autres écrits, et
la considération de sa biographie,
nous permettent de saisir divers
aspects de la doctrine sur les
dévotions de saint Josémaria. En
premier lieu, le ton de ses écrits
manifeste son expérience
personnelle : ce qu’il affirme est
soutenu par ce qu’il s’efforce de
vivre, avec, très souvent, des
épisodes autobiographiques. Quant à
l’objet des dévotions, il suit la
tradition chrétienne qui a consolidé



la dévotion et les dévotions autour
des grands mystères de la foi et des
autres aspects capitaux de la
doctrine catholique.

On trouvera dans les lignes qui
suivent les principales pratiques de
piété que saint Josémaria a vécues et
recommandées, sans prétention
d’énumérer tous les aspects de
chacune d’elles. Il est intéressant de
noter que, dès les premières années,
il les a distribuées tout au long de la
semaine, afin de ne pas manquer de
garder à l’esprit les plus
importantes : « Le dimanche, je le
dédierai à la Sainte Trinité. Lundi, à
mes bonnes amies les Âmes du
Purgatoire. Mardi, à mon Ange
Gardien et à tous les autres Anges
Gardiens, et à tous les anges du ciel
sans distinction. Mercredi, à mon
Père et Seigneur Saint Joseph. Jeudi,
à la Sainte Eucharistie. Vendredi, à la
Passion de Jésus. Samedi à la Vierge
Sainte Marie, ma Mère » (Notes



intimes, n. 568 : AVP, I, p. 419, nt.
215). Voyons maintenant une liste de
ces dévotions.

a) Sainte Trinité

Saint Josémaria, en faisant sien
l’usage de la liturgie, apprend à
s’adresser aux trois Personnes
divines, en les traitant chacune
particulièrement, comme il le
conseille : « Apprends à louer le Père,
le Fils et le Saint-Esprit. Apprends en
particulier cette forme de dévotion à
la Très Sainte Trinité : je crois en
Dieu le Père, je crois en Dieu le Fils,
je crois en Dieu le Saint-Esprit ;
j’aime Dieu le Père, j’aime Dieu le
Fils, j’aime Dieu le Saint-Esprit ;
j’espère en Dieu le Père, j’espère en
Dieu le Fils, j’espère en Dieu le Saint-
Esprit. Je crois, j’espère en la Très
Sainte Trinité, et je l’aime. — Une
telle dévotion est nécessaire en tant
qu’exercice spirituel de l’âme, qui se
manifeste par des élans du cœur,



même s’ils ne se traduisent pas
toujours en parole » (F 296). C’est une
invocation qui contribue à nourrir la
mémoire constante de la Trinité,
dont le point de départ se trouve
dans l’acte de culte par excellence,
l’Eucharistie : « L'amour de la Trinité
pour les hommes fait que, de la
présence du Christ dans l'Eucharistie,
naissent pour l'Église et pour
l'humanité toutes les grâces (...). C'est
le sacrifice du Christ offert au Père
avec la coopération du Saint-Esprit :
oblation d'une valeur infinie, qui
éternise en nous la Rédemption, ce
que ne pouvaient faire les sacrifices
de l'Ancienne Loi. (…) Dans la Messe,
dans cette Messe que nous célébrons
maintenant, la Très Sainte Trinité
intervient, je le répète, d'une
manière spéciale. Répondre à tant
d'amour exige de nous un don total
du corps et de l'âme: nous écoutons
Dieu, nous Lui parlons, nous Le
voyons, nous Le mangeons » (QCP
86-87).



b) Jésus-Christ

La dévotion au Verbe incarné occupe
une place prépondérante dans les
dévotions du fondateur de l’Opus Dei
car « tout le pouvoir, toute la
majesté, toute la beauté, toute
l’harmonie infinie de Dieu, ses
richesses grandes et
incommensurables, tout un Dieu ! est
demeuré caché dans l’Humanité du
Christ pour nous servir. Le Tout-
Puissant se montre décidé à
obscurcir sa gloire pour un temps,
afin de faciliter la rencontre
rédemptrice avec ses créatures » (AD
111). Pour approfondir le mystère du
Christ, il recommandait de méditer
sur sa vie à travers une lecture
attentive de l’Evangile, sans toutefois
cesser de souligner certains aspects,
tels que la Passion, le travail du
Christ et la réalité de Jésus Enfant qui
le touchait profondément, comme le
souligne son livre Saint Rosaire dont
nous tirons ce passage : « Comme il



est bon Joseph ! — Il me traite
comme un père. — Et même il me
pardonne si je prends l’Enfant dans
mes bras et passe des heures entières
à lui dire des choses douces et
ardentes ! ... Et je l’embrasse —
embrasse-le toi aussi —, et je le
berce, et je chante tout bas, et je
l’appelle Roi, Amour, mon Dieu, mon
Unique, mon Tout ! ... » (SR,
Troisième mystère joyeux). En ce qui
concerne la Passion, rappelons-nous
le point 382 de Chemin : « Sur cette
Histoire de Jésus que je t’ai offerte,
j’ai écrit en dédicace : “ Cherche le
Christ, trouve le Christ, aime le
Christ. ”— Ce sont trois étapes très
distinctes. As-tu essayé, au moins, de
vivre la première ? » Ainsi que sa
recommandation du Chemin de
Croix, sujet d’un de ses livres, et dont
il affirme dans Chemin : « Le Chemin
de Croix. — Voilà une dévotion forte
et riche de sève spirituelle ! Puisses-
tu t’habituer à parcourir en pensée
ces quatorze stations de la Passion et



de la mort du Seigneur, les
vendredis. — Je t’assure que tu y
puiseras de la force pour toute la
semaine » (C 556). Dans le contexte
de la Passion, la méditation sur les
plaies du Christ occupe également
une place de choix. Il nous invite à
nous y introduire pour nous purifier,
pour nous imprégner du Sang du
Christ et pour nous enflammer dans
l’amour (Cf. F 5).

Avec le sacrifice rédempteur, le
fondateur de l’Opus Dei vénère le
signe du chrétien et conseille : «
Avant de commencer à travailler,
place un crucifix sur la table ou près
de tes instruments de travail. De
temps en temps, jette-lui un coup
d'œil... Quand tu sentiras venir la
fatigue, ton regard se tournera vers
Jésus, et tu retrouveras des forces
nouvelles pour persévérer dans ton
effort. Car ce crucifix est plus que le
portrait d'un être cher — les parents,
les enfants, la femme, la fiancée. Il



est tout : ton Père, ton Frère, ton Ami,
ton Dieu, et l'Amour de tes amours
» (Chemin de Croix, XIème Station).
Dans ce contexte se place la présence
de la croix de bois qu’il a disposé de
placer dans les oratoires des centres
de l’Opus Dei : un bois sombre, sans
la figure du Christ, comme un appel
au sacrifice caché de chaque jour, «
parce que la Croix vide appelle des
épaules qui la portent » (C 277).

Ses attentions envers Jésus dans le
Saint-Sacrement sont très
nombreuses ; il conseille non
seulement la visite au Saint-
Sacrement (cf. C 554), mais aussi de
l’accompagner, si cela n’est pas
physiquement possible, au moins en
faisant échapper son cœur depuis le
lieu de travail vers le tabernacle (cf.
F 746), cette « prison d’amour », car «
voici vingt siècles qu'il est là...
volontairement enfermé, pour moi et
pour tous » (F 827).



c) Saint-Esprit

Le fondateur de l’Opus Dei a cherché
à maintenir, dès son plus jeune âge,
une relation intime avec le Paraclet,
comme le révèlent des annotations
de 1932-34 (cf. CECH, 266-269). Un
échantillon de son ardente dévotion
est rassemblé dans ce point de Forge,
de saveur autobiographique : « Les
livres qui lui servaient de lecture
avaient toujours pour marque-page
une bande de papier avec cette
devise, écrite en caractères larges et
énergique : « Ure igne Sancti
Spiritus ! » — On aurait dit qu’il
n’écrivait pas, mais qu’il gravait :
brûle du feu du Saint-Esprit !
Chrétien, je voudrais laisser ce feu
divin comme sculpté dans ton âme,
enflammé dans ta bouche et allumé
dans tes œuvres » (F 923).

Partant de la foi dans la proximité
avec le Paraclet, il suggère : «
Dialogue assidûment avec le Saint-



Esprit, ce Grand Inconnu : c’est lui
qui doit te sanctifier.

N’oublie pas que tu es temple de
Dieu. — Le Paraclet est au centre de
ton âme : écoute-le et suis docilement
ses inspirations » (C 57). De cette
façon, il met en relief la tâche
incessante de la Troisième Personne
divine, et en même temps souligne
comment Lui rendre la pareille : « la
tradition chrétienne a résumé
l'attitude que nous devons adopter
envers le Saint-Esprit en un seul
mot : docilité. C'est-à-dire, être
sensibles à ce que l'Esprit divin
réalise autour de nous et en nous,
aux charismes qu'Il distribue, aux
mouvements et aux institutions qu'Il
suscite, aux résolutions et aux
décisions qu'Il fait naître en notre
cœur »(QCP 130).

d) Sainte Vierge Marie

La piété mariale imprègne la vie de
saint Josémaria qui s’est toujours



senti comme un fils qui fait
pleinement confiance à la tendre
médiation de sa Mère, comme il
l’affirme dans Forge :« Tu dois
ressentir le besoin urgent de te voir
tout petit, dépourvu de tout, faible.
C’est alors que tu te jetteras dans le
giron de notre Mère du ciel avec des
oraisons jaculatoires, des regards
affectueux, des pratiques de piété
mariale..., toutes choses qui sont au
cœur de ton esprit filial. — Elle te
protègera » (F 354). Il avait l’habitude
de réciter la prière d’offrande à
sainte Marie – Notre Dame, ma
Mère ! ...– que ses parents lui avaient
enseigné (cf. AD 296). Sa dévotion à
la Très Sainte Vierge Marie avait une
profonde racine théologique et
sacramentelle : il aimait rappeler,
conformément à sa tendance à relier
l’humain et le divin, que « Jésus-
Christ, conçu dans le sein de Sainte
Marie sans l'intervention d'un
homme, par la seule vertu du Saint-
Esprit, possède le Sang même de sa



mère et c'est ce Sang qui est offert en
sacrifice rédempteur au Calvaire et à
la Sainte Messe » (QCP 89).

Dans la récitation du Saint Rosaire, il
souligne avec emphase que Notre-
Dame se charge de conduire ceux qui
la prient sur des chemins de
contemplation en méditant sur les
joies, les douleurs et la gloire de la
Vierge. Il conseille également de
diffuser cette pratique (cf. F 621). Et
il ajoute : « Le Rosaire est très
efficace pour ceux qui ont pour
armes l'intelligence et l'étude:
lorsqu'ils implorent Notre Dame,
l'apparente monotonie de ces enfants
qui supplient leur Mère détruit en
eux tout germe de vaine gloire et
d'orgueil » (S 474). Il portait le
scapulaire du Carmel et l’appréciait
d’une manière particulière parce que
« peu de dévotions mariales — il en
est beaucoup d’excellentes — sont
plus enracinées parmi les fidèles et
ont reçu plus de bénédictions



pontificales. — Et ce privilège du
samedi est si maternel ! »(C 500).

e) Saint Joseph

Conscient des fruits que la dévotion à
saint Joseph apporte à l’âme, il
déclare : « depuis bien des années, il
me plait de l'invoquer sous le titre
affectueux de Notre Père et Seigneur
» (QCP 39). Voyant en lui un modèle
de fidélité à la mission que Dieu lui a
confiée, il souligne : « Vois toutes les
raisons que nous avons pour vénérer
saint Joseph et pour apprendre de sa
vie. Il fut un homme fort dans la
foi...; par son travail constant, il a fait
vivre sa famille — Jésus et Marie —;
il a préservé la pureté de Marie, qui
était son épouse...; et il a respecté —
il a aimé ! — la liberté de Dieu, qui
non seulement avait choisi la Sainte
Vierge pour Mère, mais avait aussi
fait de lui l’époux de Sainte Marie »(F
552). Il l’imaginait jeune, plein de
vertus, et faisant compagnie, en



quelque sorte, à Jésus dans le Saint-
Sacrement à côté de Marie (cf. AVP,
III, p. 730). Pendant les sept
dimanches précédant le 19 mars, il
méditait sur les Joies et les Douleurs
du saint Patriarche.

f) Les Saints Anges

Le recours aux Anges est évident dès
les premières années de sa vie. Il
souligne l’aide qu’ils apportent dans
la vie intérieure : « Tes communions
étaient très froides, tu prêtais peu
d'attention à Notre Seigneur : tu te
distrayais pour n'importe quelle
bagatelle. — Mais depuis que tu
penses, dans ton dialogue intime
avec Dieu, que les Anges sont
présents, ton attitude a changé... :
"qu'ils ne me voient pas ainsi !", te
dis-tu... — Et vois comment la force
du " qu'en dira-t-on " (mais pour le
bien, cette fois-ci) t'a fait un petit peu
avancer vers l'Amour » (S 694). Son
recours aux Anges Gardiens était



constant : « Je demande au Seigneur
que, lors de notre séjour sur cette
terre d’ici-bas, nous ne nous
écartions jamais du voyageur divin.
Nous devons pour cela augmenter
notre amitié avec les saints anges
gardiens. Nous avons tous un grand
besoin de compagnie, de celle du Ciel
et de celle de la terre. Ayez de la
dévotion pour les saints anges ! » (AD
315). Il suggère de recourir à eux
lorsqu’on fait de l’apostolat, ou que
l’on passe par une épreuve, et pour
les situations de la vie ordinaire : «
Tu t’étonnes que ton ange gardien
t’ait rendu d’évidents services. — Tu
ne devrais pas t’en étonner : c’est
bien pour cela que le Seigneur l’a
placé près de toi » (C 565). Il plaça les
travaux apostoliques de l’Œuvre sous
le patronage des Archanges Saint
Michel, Saint Gabriel et Saint
Raphaël.

g) Les saints



Dans ses écrits de jeunesse, on peut
se rendre compte de sa confiance
envers les personnages du Nouveau
Testament, et en particulier avec les
Apôtres. Entre autres choses, il a
nommé comme patrons de l’Opus
Dei, avec les trois Archanges, Saint
Pierre, Saint Paul et Saint Jean. Il
choisit comme intercesseurs pour
certains aspects de l’apostolat de
l’Œuvre Sainte Catherine de Sienne,
Saint Nicolas de Bari, Saint Thomas
More, Saint Pie X et le saint Curé
d’Ars. Et dans ses écrits on sent la
relation d’affection et la familiarité
avec les grandes figures de l’Église : «
Ne demande pas seulement à Jésus le
pardon de tes fautes : ne l’aime pas
seulement dans ton cœur… (…) Aime-
le de toute la force de tous les cœurs
de tous les hommes qui l’ont le plus
aimé. Sois audacieux : dis-lui que tu
es plus éperdument amoureux de lui
que Marie-Madeleine, plus que
Thérèse et la petite Thérèse…, plus
fou qu’Augustin, Dominique et



François, plus qu’Ignace et François-
Xavier » (C 402).

h) Les âmes du Purgatoire

En plus de l’intercession des saints,
saint Josémaria comptait sur l’aide
apportée par l’Église souffrante : «
Les âmes bénies du purgatoire. —
Par charité, par justice et par un
égoïsme bien pardonnable — elles
peuvent tant auprès de Dieu ! —
tiens-en bien compte dans tes
sacrifices et dans ta prière. Ah ! si tu
pouvais dire, en parlant d’elles : “
Mes bonnes amies, les âmes du
purgatoire… ” » (C 571). Il offrait des
suffrages et priait pour elles à la fin
de la récitation du chapelet.

3. Considérations finales

Dans son enseignement sur les
dévotions, saint Josémaria unit trois
aspects fondamentaux : une
conscience aiguë de la vérité de Dieu
et de la réalité de son Incarnation ;



une bonne appréciation du cœur
humain et donc de l’affectivité ; un
sens de l’équilibre qui l’amène à
rejeter à la fois tout rigorisme froid
et tout sentimentalisme vide.

Un autre passage peut servir
d’exemple, quelques mots écrits en
référence à ceux qui, dans les années
1960-1970, parlaient d’une crise
supposée de la dévotion au Sacré-
Cœur de Jésus : « Cette crise n'existe
pas ; la vraie dévotion fut et reste
toujours une attitude vivante, pleine
de sens humain et de sens
surnaturel. Ses fruits ont été et sont
toujours savoureux : la conversion, le
don de soi, l'accomplissement de la
volonté de Dieu, la pénétration, à la
lumière de l'amour, des mystères de
la Rédemption. Je n'en dirai pas
autant, par contre, des
manifestations de sentimentalisme
inefficace, à force de carence de
doctrine et d'excès de piétisme. Elles
ne me plaisent pas non plus, ces



images maniérées, ces figures du
Sacré-Cœur incapables de suggérer
une dévotion sincère à des personnes
douées de bon sens surnaturel
chrétien » (QCP 163).

La solide base dogmatique de sa
doctrine s’accompagnait également
d’une vie liturgique profonde, source
des dévotions eucharistiques. D’autre
part, c’est une caractéristique de son
enseignement, ferme sur le
patrimoine spirituel de l’Église, que
d’imprimer aux diverses dévotions
un sens vivant qui, loin de toute
innovation ou altération, les
renouvelle par l’affection avec
laquelle il les invite à les accomplir :
« Si tu veux éviter la routine dans tes
prières vocales, efforce-toi de les
réciter avec tout l’amour que met
quand il parle pour la première fois
celui qui tombe amoureux..., et
comme si c’était la dernière occasion
que tu avais de t’adresser au
Seigneur » (F 432). Il voit donc



clairement ces dévotions comme
issues d’un tout unitaire : elles sont
vécues comme une réponse à
l’amour de Dieu offerte avec joie,
générosité et tendresse.

Enfin, il convient de noter que le
message de saint Josémaria s’adresse
principalement aux chrétiens qui
vivent dans le cadre d’une vie
familiale, professionnelle et sociale
qui occupe toute leur journée. Pour
cette raison, les conseils pratiques
qu’il donne sont incisifs et ponctuels
dans le but de rendre accessibles, à
tous types de personnes et sans
diminuer leur essence, des pratiques
qui sont le patrimoine traditionnel
de l’Église. Dans cette ligne se situe
un avertissement clé: « Aie peu de
dévotions particulières, mais qu’elles
soient constantes » (C 552),suggérant
ainsi la sobriété nécessaire à celui
qui est engagé dans des activités
variées ; et la régularité, qui facilite
la profondeur de la vie intérieure.



Thèmes connexes : Anges ; Croix ;
Jésus-Christ ; Sainte Famille ; Saint
Joseph ; Très Sainte Vierge Marie ;
Très Sainte Vierge Marie, Dévotion à.

Bibliographie : C 551-574.

Silvia Mas

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-
devotion-devotions/ (09/02/2026)

https://escriva.org/fr/camino/devotions/
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-devotion-devotions/
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-devotion-devotions/
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-devotion-devotions/

	DÉVOTION, DÉVOTIONS

