
opusdei.org

DÉTACHEMENT

1. Attitude chrétienne envers
les biens matériels : apprécier
les dons reçus et détachement.
2. Amour de l’esprit de
pauvreté. 3. Amour
authentique pour les pauvres.
4. Détachement, esprit de
service et contribution au
progrès social. 5. Détachement
de soi-même.

15/10/2023

1. Attitude chrétienne envers les
biens matériels : apprécier les dons
reçus et détachement.



2. Amour de l’esprit de pauvreté. 

3. Amour authentique pour les
pauvres. 

4. Détachement, esprit de service et
contribution au progrès social. 

5. Détachement de soi-même.

« Sur le front de Madrid. Une
vingtaine d’officiers, fiers et joyeux
camarades. Une chanson s’élève, puis
une autre, et une autre encore. Ce
jeune lieutenant, à la moustache
brune, n’entendit que la première : 
Des cœurs partagés, moi, je n’en veux
pas ; et si je donne le mien, je le donne
en entier. “ Quelle résistance à
donner mon cœur en entier ! ” — Et
la prière jaillit, fleuve tranquille et
large » (C 145).

Ce point de Chemin peut constituer
une bonne introduction à
l’exposition de la vertu de
détachement chez saint Josémaria,



car il souligne, d’une part, que le
détachement se réfère au cœur, et
donc à l’amour ; et, d’autre part, qu’il
a des implications dans toutes les
dimensions de la vie humaine,
depuis les dimensions matérielles
jusqu’aux spirituelles.

1. Attitude chrétienne envers les
biens matériels : apprécier les
dons reçus et détachement.

Dans la lettre encyclique Centesimus
Annus, le pape Jean-Paul II se réfère
au phénomène du consumérisme
comme un mode de vie qui «
maintient une orientation
persistante vers l’avoir au détriment
de l’être ». Dans sa condamnation de
cette forme nouvelle et subtile de
matérialisme, le Pape avait déjà
prévu d’une certaine manière la
grave crise économique que le
monde entier subirait dans les
années 2008 et suivantes. Dans une
large mesure, la cause principale de



cette crise économique mondiale
réside dans l’attitude consumériste,
répandue en particulier dans les
pays avancés, où l’accumulation
illimitée de richesses devient le but
ultime et la raison d’être de la vie
terrestre. Cette attitude conduit à la
confusion « des critères qui
permettent de distinguer
correctement les formes nouvelles et
les plus élevées de satisfaction des
besoins humains et les besoins
nouveaux induits qui empêchent la
personnalité de parvenir à sa
maturité » (CA, 36). En tant
qu’antidote au consumérisme, il est
nécessaire de créer « un style de vie
dans lequel les éléments qui
déterminent les choix de
consommation, d'épargne et
d'investissement soient la recherche
du vrai, du beau et du bon, ainsi que
la communion avec les autres
hommes pour une croissance
commune » (CA, 36).



Ce n’est pas un hasard si un allié de
Jean-Paul II dans sa lutte contre les
effets pernicieux du consumérisme
dans le monde moderne fut
quelqu’un qu’il a lui-même canonisé
le 6 octobre 2002 et qu’il a appelé « le
saint de la vie ordinaire », saint
Josémaria Escrivá de Balaguer. Dans
ses écrits et ses prédications orales,
saint Josémaria conseillait toujours
aux chrétiens de trouver l’équilibre
entre « aimer passionnément le
monde » et être détaché des biens
terrestres. Il avait l’habitude
d’avertir ceux qui vivent au milieu
du monde du double danger d’un
mépris pour les réalités créées, d’une
part, et de l’attachement à celles-ci,
d’autre part. Dans l’homélie qu’il a
prononcée sur le campus de
l’Université de Navarre le 8 octobre
1967, il a souligné ce qui est le signe
d’une authentique spiritualité
chrétienne et laïque : faire usage des
biens matériels avec une attitude de
service et conformément au plan de



Dieu. « Je n'ai cessé de l'enseigner en
utilisant des paroles de la Sainte
Écriture : le monde n'est pas
mauvais, puisqu'il est sorti des mains
de Dieu, puisqu'il est sa création,
puisque Yahvé l'a contemplé et a vu
qu'il était bon (Cf. Gn 1, 7 et s.). C'est
nous, les hommes, qui le rendons
laid et mauvais, par nos péchés et
nos infidélités. N'en doutez pas, mes
enfants : toute forme d'évasion hors
des honnêtes réalités quotidiennes
est pour vous, hommes et femmes de
ce monde, à l'opposé de la volonté de
Dieu » (Entretiens 114).

Il est évident que l’antidote à cette
forme moderne de matérialisme
appelée « consumérisme » ne
consiste pas en une version
modernisée du manichéisme, cette
philosophie ancienne qui considérait
la matière intrinsèquement
mauvaise. Rien ne pourrait être plus
éloigné de l’esprit chrétien et de saint
Josémaria, qui a inventé l’expression



« matérialisme chrétien » : « Il n'y a
pas d'autre chemin, mes enfants : ou
nous savons trouver le Seigneur dans
notre vie ordinaire, ou nous ne le
trouverons jamais. Voilà pourquoi je
puis vous dire que notre époque a
besoin qu'on restitue, à la matière et
aux situations qui semblent les plus
banales, leur sens noble et originel,
qu'on les mette au service du
Royaume de Dieu, qu'on les
spiritualise, en en faisant le moyen et
l'occasion de notre rencontre
continuelle avec Jésus-Christ. Le sens
authentique du christianisme — qui
professe la résurrection de toute
chair — s'affronte toujours, comme il
est logique, avec la désincarnation,
sans crainte d'être taxé de
matérialisme. Il est donc permis de
parler d'un matérialisme chrétien qui
s'oppose audacieusement aux
matérialismes fermés à l'esprit
» (Entretiens 114-115).



Le matérialisme chrétien implique
de considérer les biens matériels
comme des moyens et non comme
des fins en eux-mêmes. Cela signifie
donner une valeur suffisante aux
biens de la terre comme provenant
des mains de Dieu pour être utilisés
au profit du développement humain
intégral, dans celui de tous et chacun
des hommes. L’antidote au
consumérisme, au culte des biens
matériels, n’est pas le misérabilisme
ou le rejet de la jouissance légitime
du confort que la technologie
moderne peut offrir aux hommes et
aux femmes qui sont au milieu du
monde. Ce qui s’oppose au
consumérisme, c’est l’esprit de
détachement. Saint Josémaria décrit
le détachement avec des détails très
parlants ; « Le détachement que je
prêche, après avoir contemplé notre
Modèle, est la maîtrise de soi, non la
pauvreté voyante et criarde, qui
masque la paresse et l’abandon » (AD
122).



Le matérialisme chrétien ne nous
conduit pas à mépriser la
consommation des biens, mais il
nous pousse à prendre soin de ceux
que nous possédons et à les utiliser
pour le bien des autres, en nous
sentant à la fois « maîtres du monde
» et « fidèles administrateurs de Dieu
» (cf. AD 122).

2. Amour de l’esprit de pauvreté

Les enseignements de saint
Josémaria sur le véritable esprit de
pauvreté poussent les chrétiens à
agir avec spontanéité, avec liberté
intérieure et sans attitudes
schizophréniques, dans l’usage des
biens matériels. Dans une interview
qu’il a donnée au magazine espagnol 
Telva (1-II-1968), il expliquait : « Tout
chrétien ordinaire doit rendre
compatibles, dans sa vie, deux
aspects qui peuvent sembler
contradictoires au premier coup
d'œil : une pauvreté réelle qu'on



remarque et qu'on puisse toucher du
doigt — faite de choses concrètes —,
qui soit une profession de foi en
Dieu, une manifestation que le cœur
ne se satisfait pas des choses créées,
mais qu'il aspire au Créateur, qu'il
désire se remplir d'amour pour Dieu
et donner ensuite à tous ce même
amour ; et, en même temps, être un
de plus parmi ses frères les hommes, à
la vie desquels il participe, avec
lesquels il se réjouit, avec lesquels il
collabore, aimant le monde et toutes
les choses bonnes qu'il y a dans le
monde, utilisant toutes les choses
créées pour résoudre les problèmes
de la vie humaine et pour créer le
climat spirituel et matériel qui
favorise le développement des
personnes et des communautés
» (Entretiens 110).

Saint Josémaria a toujours critiqué la
« mystique du si », la « mystique du
pourvu que », la nostalgie envieuse
de situations différentes de celles que



chacun doit vivre ou assumer,
comme celles de modes de
comportement exemplaires adaptés
à d’autres voies mais pas aux
siennes. Ceci, dans le domaine du
détachement et de la pauvreté,
pourrait conduire les laïcs, appelés à
vivre au milieu du monde et dans les
conditions habituelles parmi leurs
pairs, à regarder comme des idéaux
des modes de vie typiques des
religieux, mais inapplicables à leur
situation. Ceci, évidemment, pourrait
créer des sentiments d’inquiétude et
finalement d’admiration inefficace.
Saint Josémaria a toujours prêché
que le détachement et la pauvreté
devraient être, même parmi les
chrétiens ordinaires, réels et vrais,
mais pas comme imposés de
l’extérieur, plutôt comme quelque
chose qui jaillit de l’intérieur,
informant affectivement et
effectivement leur propre
comportement : « Quelquefois, l'on
réfléchit à la pauvreté chrétienne en



prenant pour point de repère les
religieux auxquels il incombe de
donner, toujours et en tous lieux, un
témoignage public, officiel, et l'on
risque de ne pas faire attention au
caractère spécifique d'un témoignage
laïc donné du dedans, avec la
simplicité des choses ordinaires
» (Entretiens 110). Et avec l’efficacité
de l’ordinaire.

Citons à titre d’exemple quelques
mots adressés aux mères de famille
en ce qui concerne l’utilisation des
biens matériels à la maison : «
Sacrifice : là se trouve pour une
grande part la pauvreté réelle. C'est
savoir se passer de ce qui est
superflu, en calculant non pas
tellement selon des règles théoriques,
mais plutôt selon cette voix
intérieure qui nous avertit que
l'égoïsme ou une commodité indue
s'infiltre en nous. Le confort dans
son sens positif n'est pas luxe, ni
jouissance ; c'est rendre la vie



agréable à sa famille et aux autres,
pour que tous puissent mieux servir
Dieu » (Entretiens 111).

3. Un amour authentique pour les
pauvres

Saint Josémaria savait ce que signifie
travailler avec les membres les plus
pauvres et les plus misérables de la
société. Lorsqu’il était jeune prêtre à
Madrid à la fin des années vingt et au
début des années trente, il a passé
d’innombrables heures à répondre
aux besoins des pauvres et des
malades dans les banlieues de la
capitale. Il était souvent accompagné
d’étudiants car ces visites étaient
aussi un moyen de faire grandir chez
ces jeunes la vertu de la charité. Là,
comme auparavant dans le foyer de
ses parents, il a vu très clairement
que le détachement est avant tout
une attitude spirituelle ; il ne naît
donc pas seulement de l’absence de
biens matériels. Pour illustrer cette



idée que le détachement est l’essence
de l’esprit de pauvreté, il racontait
l’histoire d’un mendiant qui était
attaché de manière désordonnée à sa
cuillère en étain : « Il y a de
nombreuses années — plus de vingt-
cinq —je me rendais à un réfectoire
pour mendiants qui, de toute la
journée, n’avaient pour autre
nourriture que le repas qu’on leur y
servait. C’était un local spacieux dont
s’occupait un groupe de dames
dévouées. Après la première
distribution, d’autres mendiants
s’empressaient de venir recueillir les
restes. Un des mendiants de ce
second groupe attira mon attention :
il possédait une cuillère en étain ! Il
la sortait précautionneusement de sa
poche, la regardait avec avidité, avec
délectation et, lorsqu’il avait terminé
de savourer sa pitance, il regardait à
nouveau la cuiller et ses yeux
semblaient crier : elle est à moi ! Il la
léchait ensuite par deux fois pour la
nettoyer puis, satisfait, la remettait



dans les plis de ses haillons. Elle lui
appartenait, en effet, pauvre
miséreux qui, parmi ces gens, ses
compagnons d’infortune, se
considérait riche ! » (AD 123).

En contrepoint, il évoquait cette
dame de grande fortune qui utilisait
généreusement ses biens et les
donnait sans presque rien dépenser
pour elle-même : « Je connaissais à la
même époque une dame de la
noblesse, une Grande d’Espagne.
Devant Dieu cela ne compte pas :
nous sommes tous égaux, tous
enfants d’Adam et d’Ève, créatures
faibles, bourrées de défauts, capables
— si le Seigneur nous abandonne —
des pires forfaits. Depuis que le
Christ nous a rachetés, il n’y a plus de
différence ni de race, ni de langue, ni
de couleur, ni de lignage, ni de
richesse... : nous sommes tous enfants
de Dieu. Cette personne dont je vous
parle maintenant habitait dans une
noble demeure, mais elle ne



dépensait même pas deux pésètes
par jour pour elle. En revanche, elle
rétribuait généreusement les
personnes à son service et consacrait
le reste à venir en aide aux
nécessiteux, tout en s’imposant à
elle-même des privations de toutes
sortes. Cette femme ne manquait
d’aucun des biens que tant
ambitionnent, mais elle était
personnellement pauvre, très
mortifiée, complètement détachée de
tout. Vous m’avez compris ? Nous
n’avons d’ailleurs qu’à écouter les
paroles du Seigneur : Heureux les
pauvres en esprit, car le Royaume des
Cieux est à eux » (AD 123).

Le détachement se manifeste, en
bref, dans l’esprit personnel de
mortification et dans la conscience
que nous sommes les intendants des
biens matériels et spirituels que Dieu
nous accorde pour le bénéfice des
autres. Saint Josémaria a encouragé
la mise en place d’innombrables



initiatives à travers le monde pour
soulager les souffrances des pauvres
et des défavorisés : hôpitaux,
cliniques médicales, cours de
formation pour les jeunes sans école,
centres de jour, écoles rurales pour
les enfants de petits agriculteurs et
bien d’autres œuvres de miséricorde
corporelles et spirituelles. Grâce à un
travail constant et persévérant de
diffusion de la doctrine sociale de
l’Église, il a pu mobiliser de
nombreuses personnes pour exercer
une option préférentielle profonde
pour les pauvres. Ainsi, avant même
que des expressions comme «
responsabilité sociale d’entreprise »
ou « projet social » ne commencent à
devenir à la mode dans le monde des
affaires, la prédication de Saint-
Josémaria avait conduit des
entrepreneurs et des cadres à
prendre conscience qu’ils devaient
faire face à leur travail d’une
manière qui en fasse une œuvre de
progrès social. Dans cette ligne – ce



n’est qu’un exemple parmi d’autres –
l’IESE[1], considérée comme l’une des
meilleures business schools au
monde, a comme l’une de ses
caractéristiques distinctives le rappel
constant, aux entrepreneurs qui
participent à ses programmes de
formation, de leur responsabilité de
travailler pour le bien commun de la
société et non exclusivement pour le
bénéfice maximum (cf. Villegas,2008,
p. 360 à 370).

4. Détachement, esprit de service
et contribution au progrès social

Pour saint Josémaria, la raison
ultime de l’esprit de détachement est
de faire en sorte qu’il soit plus facile
pour une personne d’aimer Dieu de
plus en plus et, à mesure où elle se
rapproche de Dieu, d’apprendre à
aimer. Un amour désordonné des
créatures affaiblit l’amour de Dieu.
La sainteté personnelle, qui n’est rien
de plus que d’aimer Dieu de tout son



esprit, de tout son cœur, de toute ses
forces, implique un effort permanent
pour éviter un amour désordonné
des biens créés et, en fin de compte,
de soi-même : « Nous devons être
exigeants avec nous-mêmes dans la
vie quotidienne, afin de ne pas nous
inventer de faux problèmes, des
besoins artificiels qui, en fin de
compte, procèdent de la suffisance,
de l’envie, d’un esprit de confort et
de paresse. Nous devons aller à Dieu
d’un pas rapide, sans poids mort ni
bagages qui rendent notre marche
difficile. Précisément parce que la
pauvreté d’esprit ne consiste pas à ne
rien avoir mais à être détachés
réellement, nous devons rester sur
nos gardes pour ne pas nous laisser
tromper par des besoins
prétendument de force majeure. 
Recherchez ce qui suffit, recherchez ce
qui est assez. Et ne désirez rien
d’autre. Ce qui est en plus est fardeau
et non soulagement ; cela nous
attriste au lieu de nous remonter



(Saint Augustin, Sermon 85, 6) » (AD
125).

C’est pourquoi l’esprit de
détachement conduit les chrétiens à
mieux servir Dieu et les autres : « Le
véritable détachement porte à être
généreux avec Dieu et avec nos
frères ; à nous remuer, à chercher
des ressources, à nous dépenser pour
aider ceux qui sont dans le besoin.
Un chrétien ne peut se contenter
d’un travail qui lui permette de
gagner suffisamment pour lui et les
siens : sa grandeur de cœur le
poussera à donner un coup de collier
pour aider les autres, par charité, et
aussi par esprit de justice, comme
saint Paul l’écrivait aux Romains : « 
La Macédoine et la Grèce ont décidé
un partage fraternel en faveur des
pauvres de la communauté de
Jérusalem. Elles ont pris cette décision
en effet, car elles ont une dette envers
eux : puisque les nations ont reçu une
part des biens spirituels des fidèles de

http://0F86E6F5776B49028E181D27EF8CD6D1FF3017E0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Camg.htm#p125
http://0F86E6F5776B49028E181D27EF8CD6D1FF3017E0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5Cpajav%5CDesktop%5CSYNCHRO%2520ARCHIVES%5CArchives%2520TRADUCTION%5CDICTIONNAIRE%2520DE%2520SAINT%2520JOSEMARIA%5Camg.htm#p125


Jérusalem, elles leur sont à leur tour
redevables d’une aide matérielle (Rm
15, 26-27) » (AD 126).

5. Détachement de soi-même

Ce que nous avons dit montre que si
la vertu du détachement se réfère à
l’attitude envers les biens matériels,
elle n’est pas réduite à ce domaine.
Ayant sa racine dans l’attitude du
cœur, elle implique avant tout le
détachement de soi-même, le
dépassement de l’égoïsme, la
tendance à vivre autour de sa propre
personne et à mettre en valeur
d’abord et avant tout ce qui tourne
autour de soi.

Saint Josémaria a longuement
expliqué cette dimension du
détachement, en donnant comme
exemple le détachement de sa propre
opinion, en sachant rectifier et en
respectant les opinions des autres.
Parmi les témoignages recueillis par
la Postulation dans son processus de



canonisation, il y en a plusieurs qui
témoignent de la simplicité et de la
sincérité avec lesquelles il changeait
d’avis quand il se rendait compte
qu’il avait commis une erreur. L’une
des femmes qui faisaient partie du
Conseil Central a été témoin de la
façon dont Saint-Josémaria savait
rectifier. « Excusez-moi, j’avais tort ;
– n’hésitait-il pas à dire – il me
manquait un fait et maintenant, en
l’ayant, je pense différemment. » « Je
vous assure que la rectification
enlève l’aigreur de l’âme »,
commentait-il à une autre occasion 
(Articles du Postulateur, 1058).

Le respect de l’avis d’autrui et
l’ouverture aux opinions opposées
dans les questions laissées à la libre
discussion sont, en outre, essentiels
dans l’esprit de liberté qui était si
ancré au cœur de Saint-Josémaria.
Commentant ce sentiment de liberté,
il disait : « L'Œuvre ayant un objectif
exclusivement divin, son esprit est



un esprit de liberté, d'amour pour la
liberté personnelle de tous les
hommes. Et comme cet amour de la
liberté est sincère et n'est pas un
simple énoncé théorique, nous
aimons la conséquence nécessaire de
cette liberté : c'est-à-dire le
pluralisme. Dans l'Opus Dei le
pluralisme est voulu et aimé, non pas
simplement toléré et en aucune
façon entravé » (Entretiens 67).

L’humilité d’être détaché de ses
opinions personnelles permet au
chrétien d’être vraiment uni à tous
dans la même foi, malgré la diversité
des convictions politiques,
économiques, culturelles et sociales.
Comme l’expliquait saint Josémaria :
« Un véritable chrétien ne pense
jamais que l'unité dans la foi, la
fidélité au magistère et à la Tradition
de l'Église, et le souci de faire
parvenir aux autres la parole
salvatrice du Christ, s'opposent à la
diversité d'attitudes dans les choses



que Dieu a laissées, comme on a
coutume de dire, à la libre discussion
des hommes. Mieux encore, il est
pleinement conscient que cette
variété fait partie du plan divin, est
voulue par Dieu qui répartit ses dons
et ses lumières comme Il l'entend. Le
chrétien doit aimer les autres, et, par
conséquent, respecter les opinions
contraires aux siennes et vivre en
toute fraternité avec ceux qui
pensent autrement »(ibid.).

Le détachement, tel que Saint
Josémaria le comprenait, va bien au-
delà de donner leur juste valeur aux
biens matériels. Cela signifie aussi
avoir une haute estime pour les
opinions des autres et l’humilité
d’être détaché de sa propre opinion.
Le détachement était pour lui, en
conclusion, un antidote à la fois à la
concupiscence des yeux comme à
l’orgueil de la vie.



Thèmes connexes : Charité ;
Magnanimité ; Mentalité laïque ;
Service, Esprit de ; Tempérance.

Bibliographie :AD 110-126 ; C
147-158 ; Entretiens 113-123 ; Jean-
Paul II, Lettre. Enc. Centesimus
annus, 1991 ; Bernardo M. Villegas, «
Le développement des sociétés » 
Romana. Bulletin de la Prélature de la
Sainte-Croix et de l’Opus Dei ,47
(2008), pp. 360-370.

[1] Business school de l’Université de
Navarre ; voir www.iese.edu

Bernardo M. Villegas

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-
detachement/ (20/01/2026)

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/le-detachement/
https://escriva.org/fr/camino/le-coeur/
https://escriva.org/fr/camino/le-coeur/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://escriva.org/fr/conversaciones/aimer-le-monde-passionnement/
https://www.iese.edu
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-detachement/
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-detachement/
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-detachement/

	DÉTACHEMENT

