
opusdei.org

CROIX

1. La Croix dans la vie de saint
Josémaria. 2. Abandon en Dieu
et identification au Christ. 3.
Douleur et joie : obéissance au
Père. 4. Le sens aimable et
victorieux de la Croix. 5.
Dévotion à la Croix. 6. Pour co-
racheter avec le Christ. 7. La
Croix et la Messe. 8. L’Esprit
Saint, « fruit » de la Croix. 9.
Marie au pied de la Croix.

29/12/2023



1. La Croix dans la vie de saint
Josémaria.

2. Abandon en Dieu et identification
au Christ.

3. Douleur et joie : obéissance au
Père.

4. Le sens aimable et victorieux de la
Croix.

5. Dévotion à la Croix.

6. Pour co-racheter avec le Christ.

7. La Croix et la Messe.

8. L’Esprit Saint, « fruit » de la Croix.

9. Marie au pied de la Croix.

La croix en question ici est la Croix
du Christ, c’est-à-dire la « potence »
de son sacrifice, dont le sens a
radicalement changé par rapport à
l’original : cessant d’indiquer la
malédiction, elle en est venue à

http://3D1D8203E4E664A5F5D59EFABDB9D0FF908D7E44/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5CDiccionario%2520St%2520Josemaria%5Cdic.htm#sigil_toc_id_78_1


signifier la bénédiction. C’est donc le
sens que le mot « croix » a pris dans
un contexte chrétien, à cause du
mystère pascal de Jésus, qui a été
l’œuvre de notre Rédemption. Tout
au long de la Tradition de l’Église, la
Croix ne se réfère pas seulement à la
souffrance, mais aussi,
inséparablement, à la manière de la
recevoir ainsi qu’à l’horizon
d’espérance qui s’ouvre chez celui
qui l’accueille. Il s’agit, en définitive,
de se disposer à se conformer
joyeusement avec la Volonté de Dieu,
avec ce que Dieu veut ou permet,
surtout quand cela implique des
difficultés.

C’est en ce sens que saint Josémaria a
utilisé le mot « Croix », l’écrivant
souvent avec une majuscule pour
souligner que c’est la Croix du Christ
à laquelle le chrétien s’unit. En
cohérence avec cette approche, saint
Josémaria a construit sa vie et son
enseignement en cohérence avec



l’expérience de la Croix largement
développée par la Tradition
chrétienne bien que, comme cela
arrive dans toute expérience
profonde, avec ses propres nuances.
Pour cette raison, nous avons
développé le sujet en suivant une
perspective fortement biographique.

1. La Croix dans la vie de saint
Josémaria

La vie de saint Josémaria « montre
une vision sereine et forte, simple et
bienveillante de la croix ; c’est la
vision qui jaillit de la proximité avec
le Crucifié » (Mateo-Seco,1992,p. 420).
Très tôt, il a connu la croix, non
seulement pour en avoir entendu
parler lorsqu’il a été élevé comme
chrétien, mais aussi à cause des
événements qui affectèrent sa
famille. Il a subi la mort de ses trois
sœurs cadettes, mortes en trois
années successives – de la plus jeune
à la plus proche de lui en âge – et a



pu percevoir, dans ces circonstances,
le courage chrétien avec lequel ses
parents ont enduré ces malheurs.
Plus tard, il les a vus porter avec
sérénité la ruine de l’entreprise
familiale, causée par des actions
déloyales d’un ancien associé.

Physiquement, en plus de la maladie
grave contractée à l’âge de deux ans,
saint Josémaria a souffert tout au
long de sa vie de divers maux de
natures différentes, qu’il a endurés
avec force d’âme. Il a alors appris à
intégrer le moment de douleur dans
l’horizon de la totalité de la vie,
pénétrée d’espérance surnaturelle.
De plus, il a su donner un sens positif
à la douleur, précisément à la
lumière de la Croix du Christ.

Saint Josémaria a vu sa
compréhension du Mystère de la
Croix approfondie alors que sa vie de
prière et de pénitence se renforçait,
tout particulièrement depuis le jour



où il vit l’Opus Dei le 2 octobre 1928.
Dès l’instant où il comprit que Dieu
voulait quelque chose de lui, il sut
aussi que le chemin qu’il devait
parcourir impliquait la pénitence et
l’expiation, c’est-à-dire la souffrance
sereinement acceptée, vécue et
recherchée. Voici comment il en
parlait : « Le Seigneur me préparait
malgré moi, avec des choses
apparemment innocentes, qu’il
utilisait pour mettre dans mon âme
cette inquiétude divine. C’est
pourquoi j’ai très bien compris cet
amour tellement humain et
tellement divin de Thérèse de
l’Enfant Jésus, qui s’émeut
lorsqu’apparaît à travers les pages
d’un livre une image avec la main
blessée du Rédempteur. Des choses
de ce genre me sont aussi arrivées,
m’ont ému et m’ont conduit à la
communion quotidienne, à la
purification, à la confession... et à la
pénitence » (Méditation, 14-II-1964 :
AVP, I, p. 92).



Il connut quelques épreuves pendant
ses années de séminaire à Saragosse
et dans les débuts de son ministère
sacerdotal : l’hostilité de certains
compagnons, l’incompréhension
d’un formateur... ; et, dans le
domaine familial, la mort inattendue
de son père, quelques mois avant son
ordination diaconale, ainsi que son
rejet par certains proches parents. Ce
furent des moments vécus avec
Jésus-Christ, présent dans le
tabernacle ; parfois, en passant la
nuit à veiller dans la prière devant le
Saint-Sacrement.

Tout de suite après le 2 octobre 1928,
il se mit à fréquenter les hôpitaux
pour s’occuper de malades à qui il
demandait d’offrir leur souffrance à
Dieu. Ses contacts avec María Ignacia
García Escobar, une femme atteinte
de tuberculose, qui allait être l’une
des premières à demander
l’admission à l’Opus Dei, s’inscrivent
précisément dans ce contexte. C’est



aussi en traitant avec plusieurs de
ces patients que se produisit un
événement qui l’a impressionné :
une femme, déjà aux portes de la
mort, après que les dernières aides
spirituelles lui aient été administrées,
sur la suggestion du prêtre, en vint à
répéter haut et fort cette litanie de
douleur : « Bénie soit la douleur.
Bien-aimée soit la douleur. Sanctifiée
soit la douleur... Glorifiée soit la
douleur ! » (Notes intimes, no 563 :
AVP, I,p. 443 ; cf. C 208). Cette
découverte de la Croix comme gloire
(Cf. F 1020, F 1022) était enracinée
dans sa propre expérience
personnelle : » Fête de l’Exaltation de
la Sainte Croix : 1931. – Comme
l’épître de ce jour m’a réjoui !
L’Esprit Saint, à travers saint Paul,
nous y enseigne le secret de
l’immortalité et de la gloire (...). Voilà
le chemin sûr : par l’humiliation,
jusqu’à la Croix : de la Croix, avec le
Christ, à la Gloire immortelle du Père

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p208
http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p1020
http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p1022


» (Notes intimes, no 284 : AVP, I, p.
387).

En poursuivant le parcours de la vie
de saint Josémaria, on arrive à la
Guerre Civile en 1936, l’année où une
persécution religieuse sanglante
éclate en Espagne. Saint Josémaria
maintient une attitude de sérénité
face aux événements graves, malgré
les mille vexations qu’il endure dans
ces circonstances, tout en ne cessant
pas, comme c’est logique, de souffrir
pour tout cela. Après la guerre,
lorsque le développement normal du
travail apostolique de l’Opus Dei
reprend – également en dehors de
Madrid – la « contradiction des bons
» s’élève, c’est-à-dire l’hostilité de
ceux qui, frères dans la foi, en
viennent à combattre la nouveauté
de l’Œuvre parce qu’ils ne la
comprennent pas. La souffrance
d’une telle situation fut moralement
plus grande que celle de la guerre.



Au début des années quarante, à
cause de calomnies contre sa
personne, le fondateur de l’Opus Dei
dit un soir, à Jésus, présent dans le
tabernacle : « Jésus, si Tu n’as pas
besoin de mon honneur, pourquoi en
voudrai-je ? » (Lettre 29-XII-1947/14-
II-1966, no 38 : AVP, II, p. 480). Dans
une homélie dans laquelle il fit
allusion à ce type de contrariétés,
saint Josémaria commençait par
dire : « N’oubliez pas qu’être avec
Jésus c’est certainement rencontrer
sa Croix. Lorsque nous nous
abandonnons entre les mains de
Dieu, il permet souvent que nous
goûtions la douleur, la solitude, la
contradiction, la calomnie, la
diffamation, la moquerie au dedans
de nous-mêmes et de l’extérieur,
parce qu’il veut nous rendre
conformes à son image et à sa
ressemblance » (AD 301). Et il
terminait en expliquant : « Ainsi
Jésus sculpte l’âme des siens, sans

http://845C4C61452F32EE51D1F26398D0F8B1ABBC177D/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Camg.htm#p301


cesser de leur donner la sérénité et la
joie intérieure » (ibid.).

2. Abandon en Dieu et
identification au Christ

Saint Josémaria a accepté la Croix
dans sa vie, selon ces paroles du
Seigneur qu’il a médité souvent : «
Celui qui veut marcher à ma suite,
qu’il renonce à lui-même, qu’il
prenne sa croix chaque jour et qu’il
me suive » (Lc 9, 23, cf. Mt 16, 24 et
Mc 8, 34). Il est allé très loin sur ce
chemin d’abandon confiant et joyeux
entre les mains de Dieu : « Jésus
porte la Croix pour toi : toi, porte-la
pour Jésus. Mais ne porte pas la Croix
en la traînant... Porte-la d’aplomb,
car ta Croix, si tu la portes ainsi, ne
sera plus une Croix quelconque : ce
sera... la Sainte Croix. Ne te résigne
pas à la Croix. Il y a peu de
générosité dans le mot résignation.
Aime la Croix. Lorsque tu l’aimeras
vraiment, ta Croix sera... une Croix,



sans Croix » (SR, Quatrième mystère
douloureux). Il avait l’habitude
d’écrire sur l’épacte - le calendrier
liturgique annuel - : « In laetitia, nulla
dies sine cruce ! » (Avec joie, pas de
jour sans croix !), et il a commenté
qu’il le faisait « pour [s]’encourager à
porter le fardeau du Seigneur avec
élégance, toujours avec bonne
humeur – même si c’est très souvent
à rebrousse-poil – toujours avec joie
» (Lettre 2-II-1945, no 21 : AGP, série
A.3, 92-3-2).

Ce bref parcours biographique révèle
une identification progressive de
saint Josémaria avec le Christ sur la
Croix : depuis l’interprétation sereine
des événements adverses, que
l’éducation reçue lui avait appris,
jusqu’à assumer la douleur comme
chemin de pénitence et
d’identification à la Volonté de Dieu,
et plus encore d’identification au
Christ.

http://1E82A51BDB8E3627A4847FF2DBE60DFD63C0E529/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Crso.htm#c9
http://1E82A51BDB8E3627A4847FF2DBE60DFD63C0E529/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Crso.htm#c9


C’est ainsi également que Flavio
Capucci l’entend, lorsqu’il parle des
épreuves que saint Josémaria a
subies au cours de la période qui va
de 1931 à 1935 : « C’est une série
d’épreuves dures et prolongées, qui,
chaque jour et pendant plusieurs
années, l’ont fait se sentir incapable
de subvenir par lui-même à ses
devoirs les plus élémentaires, comme
la subsistance de la famille. Une
seule de ces épreuves aurait suffi à
décourager quiconque n’était pas
tenu par la main et guidé par Dieu
pour les affronter (...). Dans la vie du
Fondateur, elles se superposèrent
l’une sur l’autre jusqu’à rendre
évident l’héroïsme de son
acceptation de la Croix. (...) La Croix
n’apparaît pas seulement comme le
prix à payer pour obtenir des fruits
surnaturels, mais aussi et surtout
comme un chemin de purification, de
détachement intérieur, de cet
abandon total en Dieu qui permet au
Seigneur d’agir selon son bon



vouloir. En d’autres termes : dans
chacun de ces événements, on assiste
à un développement qui va d’une
acceptation radicale, dès le début des
difficultés interposées par le
Seigneur sur le chemin de l’Opus Dei,
et avance, à travers un abandon
toujours plus complet, jusqu’à
atteindre un seuil où l’on ressent une
identification alors pleinement
joyeuse à la logique de Dieu, qui est
la logique du Christ. Le processus
d’identification au Christ culmine sur
la Croix » (Capucci, 2003, pp.
165-166).

3. Douleur et joie : obéissance au
Père

Saint Thomas – qui s’appuie sur Jean
Damascène – explique que, dans le
Christ, la douleur est compatible avec
la joie (cf. S.Th III, q. 46, a. 8). Saint
Josémaria prolonge cette
considération en ce sens que, par la
foi, tout chrétien est uni au Christ : «



La pleine acceptation de la Volonté
de Dieu apporte nécessairement la
joie et la paix : le bonheur sur la
Croix. — On voit alors que le joug du
Christ est doux et que son fardeau
n’est pas accablant » (C 758). C’est
l’expérience étonnante des saints : «
Tu as fait, Seigneur, que je
comprenne qu’avoir la Croix, c’est
trouver le bonheur, la joie. Et la
raison – je le vois plus clairement que
jamais – est la suivante : avoir la
Croix, c’est s’identifier au Christ, c’est
être le Christ et, par conséquent, être
un enfant de Dieu » (Notes prises
dans une méditation, 28-IV-1963).

De plus, l’amour et la joie trouvent
leur fondement dans la Croix : « On
parle parfois d'amour comme si
c'était un élan vers l'autosatisfaction
ou un simple moyen de compléter
égoïstement sa personnalité. Ce n'est
pas cela ! L'amour vrai, c'est sortir de
soi, c'est se donner. L'amour apporte
la joie, mais c'est une joie dont les

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p758


racines sont en forme de croix » (QCP
43).

Saint Josémaria utilisait comme
oraison jaculatoire les mots omnia in
bonum, par lesquels il résumait
l’affirmation consolante de la Lettre
aux Romains : « Nous le savons,
quand les hommes aiment Dieu, lui-
même fait tout contribuer à leur
bien, puisqu'ils sont appelés selon le
dessein de son amour » (Rm 8, 28).
C’est-à-dire les choses agréables et les
choses désagréables. Ainsi, on
comprend que « la pénitence est 
gaudium etsi laboriosum — joie, bien
que laborieuse » (C 548). La raison
profonde n’est autre que celle de
saint Paul : « Puisque nous sommes
ses enfants, nous sommes aussi ses
héritiers : héritiers de Dieu, héritiers
avec le Christ, si du moins nous
souffrons avec Lui pour être avec Lui
dans la gloire » (Rm 8, 17).

http://813655AFA6552B42D9CF09A31950F1AF4DE05C9E/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccqp.htm#p43
http://813655AFA6552B42D9CF09A31950F1AF4DE05C9E/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccqp.htm#p43
http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p548


Ainsi, la Croix devient le chemin
pour atteindre la pleine conscience
de notre filiation divine dans le
Christ. Pour cette raison, la Croix ne
consiste pas tant dans le fait de
souffrir, que dans l’obéissance à la
Volonté de Dieu, comme le Christ qui
se fit obéissant jusqu’à la mort, et la
mort sur la croix (cf. Phil 2, 8).

C’est aussi le chemin incontournable
de la sainteté chrétienne, comme
l’enseigne avec autorité le Magistère
de l’Église : « Le chemin de la
perfection passe par la Croix. Il n’y a
pas de sainteté sans renoncement et
combat spirituel (cf. 2 Tim 4). Le
progrès spirituel implique l’ascèse et
la mortification qui conduisent
progressivement à vivre dans la paix
et la joie des béatitudes » (CEC, no
2015).

4. Le sens aimable et victorieux de
la Croix



Saint Josémaria était conscient qu’il y
avait de la place pour des
interprétations erronées par rapport
à la Croix et que parfois l’être
humain se cherche – peut-être
inconsciemment – des souffrances
qui le submergent. C’est pourquoi il
met en garde : « Comme ils sont
nombreux ceux qui, jouets de leur
orgueil et de leur imagination,
s'immolent sur des calvaires qui ne
sont pas ceux du Christ. La Croix que
tu dois porter est divine. Refuse-toi
absolument d'en porter une qui soit
humaine. Et si tu devais un jour
tomber dans ce piège, rectifie
aussitôt : il te suffira de penser qu'Il a
souffert infiniment plus, par amour
pour nous » (Chemin de Croix, IIIème
Station).

Bien qu’il connût l’importance que le
mot « victime » avait dans la
tradition spirituelle et qu’il respectait
d’autres chemins que le sien, il
préférait souligner que la seule

http://AF4FCB91EF7E1689BB21CC10B938C726C915FA15/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccru.htm#c3
http://AF4FCB91EF7E1689BB21CC10B938C726C915FA15/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccru.htm#c3


victime innocente est en réalité le
Christ : « Pour nous, mes enfants, la
Croix est un lieu de repos. Ouvrez
vos bras et mettez-vous sur ces croix
de bois qui sont dans nos maisons.
Sur ces croix, il n’y a pas de crucifié,
parce que nous devons nous y clouer,
sans pleurer, sans crainte, sans nous
appeler victimes. C’est pour cela qu’il
y a le Christ : il est la seule victime
» (Notes prises lors d’une réunion de
famille, 14-IX-1962).

Dans la douleur et la contradiction, si
on se conforme pleinement à la
Volonté de Dieu, on obtient la
victoire spirituelle. Ici, une autre
considération prend place : lorsque
nous portons volontiers la Croix,
Jésus devient notre Cyrénéen (Cf. F
252 et passim). À cet égard, saint
Josémaria faisait la réflexion
ascétique suivante : « Parfois, la
Croix apparaît sans qu'on la
cherche : c'est le Christ qui s'inquiète
de nous. Et si jamais, devant cette

http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p252
http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p252


Croix inattendue, et peut-être plus
obscure, ton cœur montrait de la
répugnance... ne lui donne pas de
consolation. Quand il en demandera,
dis-lui doucement, comme en
confidence, plein d'une noble
compassion : sur la Croix, mon
cœur ! sur la Croix, mon cœur !
» (Chemin de Croix, Vème Station).

O crux, ave, spes unica ! chante la
liturgie de l’Église. Ainsi se résument
l’expérience et la doctrine de saint
Josémaria sur ce point central de son
message. Guidés de sa main, nous
comprenons mieux et avec une
profondeur nouvelle des paroles
telles celles écrites par saint Paul
dans la Lettre aux Galates : « Mihi
autem absit gloriari nisi in cruce
Domini nostri Iesu Christi - Mais pour
moi, que la Croix de notre Seigneur
Jésus Christ reste ma seule fierté »(Ga
6, 14). Nous comprenons donc qu’est
en jeu le renouveau effectif – la
nouvelle création – par lequel nous

http://AF4FCB91EF7E1689BB21CC10B938C726C915FA15/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccru.htm#c5


jouissons d’une liberté glorieuse,
propre aux enfants de Dieu, que le
monde ne comprend pas toujours,
mais qui est merveilleusement
féconde : « Alors que tu célébrais la
fête de l’Exaltation de la Sainte Croix,
tu as supplié le Seigneur, de toutes
les forces de ton âme, de t’accorder la
grâce “d’exalter” la Sainte Croix dans
tes facultés et tes sens... Ce sera
comme une vie nouvelle ! Comme un
sceau qui affermira l’authenticité de
ta mission... ton être tout entier sur
la Croix ! » (F 517). C’est la victoire du
Christ, et aussi la nôtre : « Voici la
grande révolution chrétienne :
convertir la douleur en une
souffrance féconde ; faire d'un mal,
un bien. Nous avons dépouillé le
diable de cette arme... : et, avec elle,
nous conquérons l'éternité » (S 887).

La Croix n’est plus une potence et
une malédiction. Le Seigneur bénit
par la Croix (cf. S 257). Les Pères de
l’Église ont souligné le parallèle entre

http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p517
http://77BF1874594D291683AE7EDB19BE6075DED9B4AA/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Csur.htm#p887
http://77BF1874594D291683AE7EDB19BE6075DED9B4AA/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Csur.htm#p257


l’arbre du paradis, qui a causé la
mort par la désobéissance d’Adam, et
l’arbre de la Croix, qui a apporté la
vie par l’obéissance du Christ, le
nouvel Adam. Ceci est exprimé
succinctement dans la préface de la
messe de la fête de l’Exaltation de la
Sainte Croix : « ut unde mors
oriebatur, inde vita resurgeret ; et, qui
in ligno vincebat, in ligno quoque
vinceretur : per Christum » (pour, là
même où la mort était née, y faire
surgir la vie, et pour que celui qui
vainquit par le bois, fût aussi vaincu
par le bois : par le Christ).

D’autre part, saint Josémaria, à la
suite de saint Paul (cf. P 3, 18), se
plaint du manque d’affection
croissant vis à vis de la Croix : «
Souvent autour de nous règne
comme une sorte de peur de la Croix,
de la Croix du Seigneur. Et c'est que
l'on a commencé à appeler croix tous
les événements désagréables qui
surgissent au cours de la vie et qu'on



ne sait pas assumer comme un
enfant de Dieu, contempler dans une
perspective surnaturelle. Ne va-t-on
pas jusqu'à enlever les croix qu'ont
plantées nos aïeux au bord des
chemins... ! Dans la Passion, la Croix
a cessé d'être symbole de châtiment :
elle est devenue un signe de victoire.
La Croix est l'emblème du
Rédempteur : in quo est salus, vita et
resurrectio nostra, en elle se trouvent
notre salut, notre vie et notre
résurrection » (Chemin de Croix,
IIème Station).

5. Dévotion à la Croix

De ces considérations, on comprend
la profonde dévotion de saint
Josémaria à la Sainte Croix. Déjà,
dans le premier oratoire qu’il a
installé dans la résidence DYA, il y
avait une croix de bois. Ce conseil de 
Cheminy fait référence ; « Lorsque tu
verras une pauvre croix de bois,
seule, misérable et sans valeur… et



sans crucifié, n’oublie pas que cette
croix est ta Croix : celle de chaque
jour, cachée, sans éclat et sans
consolation… Elle attend le crucifié
qui lui manque. Et ce crucifié, ce doit
être toi » (C 178). Cependant, la croix
de bois et la considération spirituelle
de Chemin que nous venons de
rappeler, si claires dans leur
contexte, ont donné lieu à des
insinuations surprenantes et graves
de la part de certains. Loin de
l’interprétation ascétique qui
correspondait à la croix sans crucifié,
certains propagèrent des on-dit. Pour
couper à la racine ces fausses
interprétations, l’évêque du diocèse
et, plus tard, le Saint-Siège,
accordèrent des indulgences chaque
fois que l’on embrassait ou que l’on
récitait une oraison jaculatoire
devant cette croix. Soulignons aussi –
et cela réaffirme la profondeur avec
laquelle il a vécu le lien entre la
Croix, l’abandon et la joie – que saint
Josémaria établit que cette croix soit

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p178


ornée de fleurs lors des fêtes liées à
la Sainte Croix.

Il est éclairant d’évoquer une
observation qu’il faisait sur l’art
sacré : « Il est une fausse ascétique
qui représente le Seigneur sur la
Croix, hargneux, révolté. Un corps
déformé qui semble menacer les
hommes : vous m'avez brisé, mais Je
rejetterai sur vous mes clous, ma
croix et mes épines. Ceux-là
méconnaissent l'esprit du Christ. Il a
souffert tout ce qu'Il a pu — et
comme Il est Dieu, Il pouvait tant !
— ; mais Il aimait plus qu'il ne
souffrait... Et après sa mort Il
consentit qu'une lance ouvrît une
autre plaie, pour que toi et moi
trouvions refuge contre son Cœur
très aimant » (Chemin de Croix, 
XIIème Station). Ainsi, nous
comprenons aussi la dévotion
particulière qu’il avait pour le Christ
« vivant » sur la Croix, c’est-à-dire le
Christ avant sa mort et avant que son

http://AF4FCB91EF7E1689BB21CC10B938C726C915FA15/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccru.htm#c12


côté ne soit ouvert avec la lance, qu’il
contemplait souffrir sur la Croix,
avec sérénité, plein d’amour. En fait,
il a fait sculpter cette sculpture à
Rome et à Torreciudad et c’est ainsi
qu’il le considérait dans sa
méditation : « C'est l'amour qui a
conduit Jésus au Calvaire. Et une fois
sur la Croix, tous ses gestes et toutes
ses paroles sont des gestes et des
paroles d'amour, d'amour serein et
fort. Dans un geste de Prêtre éternel,
sans père ni mère, sans généalogie
(cf. Hb 7, 3), Il ouvre ses bras à
l'humanité tout entière » (Chemin de
Croix, XIème Station).

Saint Josémaria aimait regarder la
Croix. Il portait toujours un crucifix
sur lui et recommandait de prier
avec lui : « Ton crucifix. — En tant
que chrétien, tu devrais toujours
porter sur toi ton crucifix. Et le poser
sur ta table de travail. Et le baiser
avant de t’endormir et à ton réveil ;
et quand ton pauvre corps se

http://AF4FCB91EF7E1689BB21CC10B938C726C915FA15/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccru.htm#c11


rebellera contre ton âme, baise
encore ton crucifix » (C 302). Ensuite,
le sens qu’il lui donne est très
profond : « C'est Notre Seigneur
Jésus-Christ qui le veut : il faut Le
suivre de près. Il n'y a pas d'autre
chemin. Telle est l'œuvre du Saint-
Esprit dans chaque âme et dans la
tienne : sois docile, n'oppose pas
d'obstacles à Dieu, jusqu'à ce qu'Il
fasse un Crucifix de ta pauvre chair
» (S 978). On voit déjà que ce qui est
en jeu, c’est l’identification au Christ,
Fils de Dieu et Rédempteur du
monde.

6. Co-racheter avec le Christ

« Jésus se livre sans défense à
l'exécution de la sentence. Rien ne lui
sera épargné, et voici que le poids de
la croix infamante s'abat sur ses
épaules. Mais, par la vertu de
l'amour, la Croix se transformera en
trône de sa royauté. (...) Avec quel
amour Jésus embrasse le bois qui va

http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p302
http://77BF1874594D291683AE7EDB19BE6075DED9B4AA/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Csur.htm#p978


devenir l'instrument de sa mort !
N'est-il pas vrai que, dès que tu
cesses d'avoir peur de la Croix, de ce
que les gens appellent croix, et que ta
volonté s'applique à accepter la
Volonté divine, tu es heureux, et que
disparaissent tous tes soucis, toutes
tes souffrances physiques ou
morales ? Douce et aimable est, en
vérité, la Croix de Jésus. Avec elle,
nulle peine n'a d'importance : seule
compte la joie de se savoir co-
rédempteur avec Lui » (Chemin de
Croix, IIème Station). Cette citation
de Chemin de Croix nous conduit à un
autre point important : la croix du
chrétien est une participation
effective, intérieure et non plus
simplement extérieure, à la Croix du
Christ. La Croix nous parle de co-
racheter avec le Christ. Embrasser la
Croix, c’est ainsi que, par la foi et
l’amour, nous laissons effectivement
la toute-puissance de Dieu agir à
travers nous (Cf. S 995). Et cela non
seulement dans des circonstances ou

http://AF4FCB91EF7E1689BB21CC10B938C726C915FA15/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccru.htm#c11
http://77BF1874594D291683AE7EDB19BE6075DED9B4AA/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Csur.htm#p995


des situations spéciales, mais dans
l’existence ordinaire au milieu du
monde, si l’on vit le désir d’accomplir
en tout la Volonté de Dieu. Le
Seigneur l’a fait comprendre à saint
Josémaria par une grâce spéciale, le 7
août 1931, date la fête de la
Transfiguration du Seigneur à
Madrid à cette époque : « L’heure de
la Consécration arriva : au moment
d’élever l’Hostie Sacrée, sans perdre
le recueillement dû, sans me
distraire – je venais de faire
intérieurement l’offrande à l’Amour
miséricordieux, vint à ma pensée
avec une force et une clarté
extraordinaires, ces mots de
l’Écriture : « Et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum
» (Jn 12, 32) ... Et je compris que ce
seraient les hommes et les femmes
de Dieu qui hisseraient la Croix avec
les doctrines du Christ au sommet de
toute activité humaine. Et j’ai vu le
Seigneur triompher, attirant toutes



choses à Lui » (Notes intimes, nos 217
et 218 : AVP, I, p. 381).

Il est important de souligner – nous
l’avons déjà fait, mais cela vaut la
peine de le répéter – que l’endroit de
la réalisation effective de ce «
portement de la Croix » n’est pas
seulement la maladie grave, la
persécution, le danger du martyre ou
d’autres contradictions de cette sorte,
mais tout le vaste champ des tâches
ordinaires et des relations normales
dans la famille, au travail, dans celles
de l’amitié, et dans les autres
occupations de la vie quotidienne : «
Même les jours où il semble que l’on
perd son temps, il y a dans le
prosaïsme des mille petites choses
ordinaires de chaque journée assez
de poésie pour que l’on se sente sur
la Croix : sur une Croix sans
spectacle » (F 522).

Dans cette perspective, les mots cités
prennent un sens très concret, avec

http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p522


lequel Jésus invite le disciple à porter
la croix de chaque jour. « L'amour de
Dieu nous invite à porter haut la
Croix, à sentir aussi sur nous le poids
de l'humanité entière et à accomplir,
dans les circonstances propres à
l'état et au travail de chacun, les
desseins, clairs et aimants à la fois,
de la volonté du Père » (QCP 97). Cela
peut vraiment être le mode de vie
des fidèles ordinaires, à condition
qu’ils se donnent pleinement à
l’accomplissement de la Volonté de
Dieu ; de cette façon, à travers la vie
des chrétiens, vécue avec un sens
surnaturel, la croix, portée comme «
sceau divin » (cf. S 70 et F 412) de
leur statut d’enfants de Dieu, est
placée dans les entrailles mêmes du
monde.

7. La Croix et la Messe

Le Catéchisme de l’Église Catholique
enseigne que l’Eucharistie est le «
sacrement de notre salut accompli



par le Christ sur la Croix » (no 1359).
Ainsi, « quand l’Église célèbre
l’Eucharistie, elle fait mémoire de la
Pâque du Christ et celle-ci devient
présente : le sacrifice que le Christ a
offert une fois pour toutes sur la
Croix demeure toujours actuel
» (CEC, no 1364). Par conséquent, « le
sacrifice du Christ et le sacrifice de
l’Eucharistie sont un unique sacrifice :
"c’est une seule et même victime,
c’est le même qui offre maintenant
par le ministère des prêtres, qui s’est
offert Lui-même alors sur la Croix.
Seule la manière d’offrir diffère" (Cc.
Trente, sess. 22a, Doctrina de ss.
Missae sacrificio) » (CEC no 1367).
Saint Josémaria eut une conscience
vive de cette doctrine, comme on
peut le lire dans cette considération
de Forge : « Lorsque tu assisteras à la
sainte messe, pense — et c’est la pure
vérité — que tu es en train de
participer à un Sacrifice divin : sur
l’autel, le Christ s’offre de nouveau
pour toi » (F 831). C’est pourquoi il

http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p831


propose le conseil suivant : « Oui, vis
la sainte messe ! — Elle t’aidera, cette
réflexion, que se faisait un prêtre
ardent : est-il possible, ô mon Dieu,
de participer à la sainte messe sans
être saint ? — Et il poursuivait :
chaque jour je resterai blotti dans la
plaie du côté de mon Seigneur, fidèle
à une résolution prise il y a
longtemps ! — Essaye à ton tour ! » (F
934).

La relation étroite entre la Croix et la
Messe montre une fois de plus que ce
qui est en jeu, c’est l’identification
dynamique du chrétien au Christ : «
Je vous ai toujours enseigné, très
chères filles et fils, que la racine et le
centre de votre vie spirituelle est le
Saint Sacrifice de l’Autel, dans lequel
le Christ Prêtre renouvelle son
Sacrifice au Calvaire, en adoration,
honneur, louange et action de grâce à
la Très Sainte Trinité. De cette façon,
très unis à Jésus dans l’Eucharistie,
nous accèderons à une présence

http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p934
http://9B85F0D5BA901D18299524CAF59F39A6CB20AFA0/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Cfja.htm#p934


continue de Dieu, au milieu des
occupations ordinaires propres à la
situation de chacun dans ce
pèlerinage terrestre, à la recherche
du Seigneur en tout temps et en
toutes choses. Et en ayant dans nos
âmes les mêmes sentiments du Christ
sur la Croix, nous réussirons à faire
de toute notre vie soit une réparation
incessante, une demande assidue et
un sacrifice permanent pour toute
l’humanité, parce que le Seigneur
vous donnera un instinct surnaturel
pour purifier toutes les actions, les
élever à l’ordre de la grâce et les
transformer en instrument
d’apostolat. Ce n’est qu’ainsi que
nous serons des âmes contemplatives
au milieu du monde, comme l’exige
notre vocation, et que nous
deviendrons de véritables âmes
sacerdotales, faisant de tout ce qui
est nôtre une louange continue de
Dieu »(Lettre 2-II-1945, no 11 : AGP,
série A.3, 92-3-2).



Au cours de la dernière décennie de
sa vie, saint Josémaria vécut
l’expérience suivante, à laquelle il se
réfère indirectement : « Après tant
d'années, ce prêtre fit une
découverte merveilleuse, il comprit
que la Sainte Messe est un véritable
travail, operatio Dei, travail de Dieu.
Et en la célébrant, ce jour-là, il
éprouva douleur, joie et fatigue. Il
sentit dans sa chair l'épuisement
d'une tâche divine. Au Christ
également la première Messe, la
Croix, coûta bien des efforts
» (Chemin de Croix, XIème Station).

La découverte réside dans la
nouvelle prise de conscience de la
relation qui existe entre ce qui est
célébré dans les mystères –
l’actualisation sans effusion de sang
du Sacrifice de la Croix – et ce qui est
vécu dans les circonstances de
chaque jour, par la pleine
acceptation des exigences du travail
humain jusqu’à l’épuisement. Cette



découverte est venue souligner de
manière vivante le sens que la Croix
a dans l’existence des fidèles :
l’identification du croyant au Christ.
La Messe, en tant que
renouvellement sacramentel du
sacrifice de la Croix, réalise déjà cette
identification. Mais, ce qui s’opère ex
opere operato dans le sacrement,
exige la disponibilité de chacun pour
son plein développement dans la vie.

8. L’Esprit Saint, « fruit » de la
Croix

Dans l’histoire du salut, le mystère
pascal du Christ et l’envoi de l’Esprit
Saint ne sont pas deux épisodes qui
se suivent dans le temps sans plus.
Au contraire, celui-ci est vraiment le
fruit de celui-là. Dans la lettre
encyclique Dominum et vivificantem,
Jean-Paul II a souligné cette
corrélation entre le Sacrifice de la
Croix et le don du Paraclet, lorsqu’il a
écrit : « L'Esprit Saint (…) agit au plus



profond du mystère de la Croix.
Venant du Père, il tourne vers le Père
le sacrifice du Fils, le faisant entrer
dans la divine réalité de la
communion trinitaire. Si le péché a
engendré la souffrance, maintenant
la douleur de Dieu dans le Christ
crucifié acquiert, par l'Esprit Saint,
toute son expression humaine. On se
trouve ainsi devant un mystère
paradoxal d’amour : dans le Christ
souffre un Dieu repoussé par sa
propre créature (...) ; mais en même
temps, devant la profondeur de cette 
souffrance - et, indirectement, la
profondeur du péché même (...) –
l'Esprit fait croître à un degré
nouveau le don fait à l'homme et à la
création depuis le commencement.
Dans les profondeurs du mystère de
la Croix, l'Amour agit, et cet Amour
amène l'homme à participer de
nouveau à la vie qui est en Dieu
même » (DVi, no 41).



Par l’Esprit Saint, nous participons
donc en tant que fils, avec le Christ et
dans le Christ, à la vie divine de la
Trinité. C’est la tâche attribuée au
Paraclet de promouvoir, c’est-à-dire
d’initier puis de faire mûrir, notre
identification au Christ. Ce que saint
Josémaria souligne, en exprimant de
manière vivante la doctrine qui vient
d’être rappelée : « l’Esprit Saint est le
fruit de la Croix » (F 759 ; cf. QCP 96
& 137). À un autre endroit, il l’expose
plus en détail : « ...dans la vie du
Christ, le Calvaire a précédé la
Résurrection et la Pentecôte. Le
même processus doit se reproduire
dans la vie de chaque chrétien (...).
Le Saint-Esprit est le fruit de la Croix,
du don total à Dieu, de la recherche
exclusive de sa gloire et du
renoncement absolu à nous-
mêmes.Ce n'est que lorsque l'homme,
fidèle à sa grâce, se décide à mettre la
Croix au centre de son âme, en se
reniant soi-même par amour de
Dieu, lorsqu'il est réellement libéré



de l'égoïsme et de toute fausse
sécurité humaine, c'est-à-dire quand
il vit vraiment de la foi, c'est alors, et
alors seulement, qu'il reçoit en sa
plénitude le grand feu, la grande
lumière et la grande consolation du
Saint-Esprit » (QCP 137).

Les fruits typiques de l’action de
l’Esprit se manifesteront dans la vie
de celui dont la docilité se concrétise
précisément dans la volonté
d’embrasser la Croix : « Ne gêne pas
l’œuvre du Paraclet : unis-toi au
Christ pour te purifier, et subis avec
lui les insultes, les crachats, les
soufflets…, les épines, le poids de la
croix…, les clous déchirant ta chair,
les angoisses d’une mort dans
l’abandon… Et glisse-toi dans le flanc
ouvert de notre Seigneur Jésus
jusqu’à trouver un abri sûr dans son
Cœur blessé » (C 58).

L’acceptation joyeuse de la Volonté
de Dieu dans la douleur – la Croix –

http://813655AFA6552B42D9CF09A31950F1AF4DE05C9E/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccqp.htm#p137
http://D92CEB9B89DE5E55B0CC5B1B70104FBF5E5D9694/file%3A%2F%2F%2FC%3A%5CUsers%5CArnaud%5COneDrive%5CDocuments%5Ccam.htm#p58


dépend de la conscience de notre
condition de pécheurs ainsi que de
notre filiation divine dans le Christ,
dont l’artisan est précisément le
Paraclet. D’une part, l’Esprit Saint
nous donne la certitude de la
rémission des péchés et, d’autre part,
favorise le sentiment joyeux de notre
adoption filiale dans le Christ.

9. Marie au pied de la Croix

Dans le processus d’identification
effective du croyant au Christ, œuvre
de l’Esprit, qui utilise la Croix pour
cette raison, l’aide de la Sainte Vierge
ne nous manque pas. Saint Josémaria
ne manque pas de constater que le
Christ nous a donné sa Mère pour
qu’elle soit aussi notre Mère,
précisément depuis la Croix, alors
qu’il allait rendre l’esprit quelques
instants plus tard (cf. Jn 19, 30). »
Notre Dame des Douleurs. Quand tu
la contempleras, vois son Cœur : c’est



une Mère qui a deux enfants face à
face : Lui… et toi » (C 506).

Marie nous donne un exemple de foi,
d’acceptation et d’obéissance à la
Volonté de Dieu à l’heure suprême de
la Croix. « "Cor Mariae perdolentis,
miserere nobis !" Invoque sans
crainte le Cœur de Sainte Marie,
décidé à t'unir à sa douleur, en
réparation pour tes péchés et pour
ceux des hommes de tous les temps.
— Et, pour chaque âme, demande-lui
que sa douleur augmente en nous
l'aversion du péché, que nous
sachions aimer, à titre d'expiation,
les contrariétés physiques ou
morales de chaque jour » (S 258).

Plus que toute autre, la vie de Marie
a eu valeur de co-rédemption et, par
conséquent, est exemplaire pour le
chrétien. « Nous comprenons mieux
de la sorte ce moment de la Passion
de Notre Seigneur que nous ne nous
lasserons jamais de méditer : Stabat



autem juxta crucem Jesu mater ejus, à
côté de la Croix de Jésus se trouvait
sa Mère (Jn 19, 25) » (AD 287). D’où ce
conseil : « Toi et moi, conduits par
Marie, nous voulons nous aussi
consoler Jésus, acceptant toujours et
en tout la Volonté de son Père, de
notre Père. C'est seulement ainsi que
nous savourerons la douceur de la
Croix du Christ et que nous
l'embrasserons avec la force de
l'Amour, la portant en triomphe sur
tous les chemins de la terre
» (Chemin de Croix, IVème Station).

Thèmes connexes : Abandon ; Joie ;
Réparation ; Douleur ; Saint-Esprit ;
Filiation divine ; Identification au
Christ ; Mortification et pénitence ;
Obéissance ; Volonté de Dieu.

Bibliographie :AD 294-316 ; QCP
95-101, QCP 127-138 ; Benoît XVI,
Lettre Enc. Spes salvi ; 2007 Jean-Paul
II, Lettre. Enc. Dominum et
vivificantem, 1986 ; Salvador Bernal 

https://escriva.org/fr/amigos-de-dios/vers-la-saintete/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/la-mort-du-christ-vie-du-chretien/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/la-mort-du-christ-vie-du-chretien/
https://escriva.org/fr/es-cristo-que-pasa/le-grand-inconnu/


Mgr Josemaría Escrivá de Balaguer.
Portrait du Fondateur del’ Opus Dei,
Madrid, Rialp, 1980 ; Flavio Capucci,
« Croce e abbandono.
Interpretazione di una sequenza
biografica (1931-1935) », dans GVQ,
II, pp. 155-179 ; Guillaume Derville, «
Une connaissance d’amour. Note de
théologie sur l’édition critico-
historique de « Chemin » (II) », SetD,
3 (2009), pp. 277-305 ; Javier
Echevarría Getsemaní.En prière avec
Jésus-Christ, Barcelone, Planeta,
2005 ; Cornelio Fabro, « Via Crucis : la
« contemporanéité » du chrétien avec
le Christ » Cultura e Libri,76 (1992),
pp. 29-36, version espagnole dans « 
Via Crucis :la « contemporanéité » du
chrétien avec le Christ », dans Miguel
Ángel Garrido Gallardo (coord.) 
l’œuvre littéraire de Josémaria
Escrivá, Pampelune, EUNSA, 2002, p.
175-187 ; José Luis Illanes Traité de
Théologie Spirituelle ,Pampelune,
EUNSA, 2007 ; Lucas Francisco
Mateo-Seco, « Sapientia Crucis. Le



mystère de la Croix dans les écrits de
Josemaría Escrivá de Balaguer »,
ScrTh, 24 (1992), p. 419-438 ;
PedroRodríguez, « Omnia traham ad
meipsum ». La signification de Jean
12, 32 dans l’expérience spirituelle de
Monseigneur Escrivá de Balaguer 
Romana.Bolletino della Prelatura
della Santa Croce e Opus Dei, 13
(1991), pp. 331-352.

Paulin Sabuy Sabangu

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-
croix/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-croix/
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-croix/
https://opusdei.org/fr-cd/article/dictionnaire-croix/

	CROIX

