
opusdei.org

Semer l’amour,
récolter la culture
du don : un héritage
de saint Josémaria

Dans le cadre des conférences
BeDoCare qui se sont tenues au
Kenya en octobre 2025, le
vicaire général de l’Opus Dei,
l’abbé Javier Del Castillo, a
invité les participants à
réfléchir sur la « culture du don
» qui plonge ses racines dans les
« oui » quotidiens, dans la
générosité et l’esprit de service,
communs à trois domaines-clés
de la vie : la famille, le travail
professionnel et l’action sociale.



14/11/2025

Sommaire :



1. Introduction: Strathmore

2. Semer l’amour : « Mettez de
l’amour où il n’y a pas
d’amour et vous récolterez de
l’amour »

3. BeDoCare : « c’est bien que
tu existes [...] c’est nécessaire
que tu existes »

4. Les défis de
l’individualisme et du
consumérisme

5. Le message de st Josémaria
sur la famille, le travail et
l’attention portée aux autres

6. Conclusion : L’écoute et la
culture du don

7. Vidéo de la conférence (en anglais)



1. Introduction: Strathmore

En 1957, Mgr. Gastone Perrelli,
délégué apostolique pour l’Afrique
orientale et occidentale demanda à
saint Josémaria, fondateur de l’Opus
Dei, d’impulser au Kenya une
université empreinte d’esprit
catholique. À l’époque, le Kenya était
en plein processus de
décolonisation ; il a obtenu son
indépendance en décembre 1963. En
1958, les deux premiers membres de
l’Opus Dei sont arrivés à Nairobi ; en
1961, l’établissement Strathmore
College commençait son activité.

Strathmore a été la première école
interraciale d’Afrique orientale. Elle
a été créée à la condition explicite
d’être une institution « interraciale et
ouverte aux non-catholiques et aux
non-chrétiens. »[1] En 1962, les
femmes de l’Opus Dei ont ouvert aux



mêmes conditions, le Kianda College.
[2] Par ailleurs, ces mêmes principes
ont guidé les débuts de l’Opus Dei au
Nigéria et en d’autres lieux du
continent africain.[3] Saint Josémaria
a déclaré à plusieurs reprises : « Il
n’y a qu’une seule race, la race des
enfants de Dieu. »[4]

Au niveau institutionnel, ces
établissements interraciaux ont
constitué un événement assez
extraordinaire, véritable signe
précurseur de fraternité. Cependant,
ce n’est pas notre propos
aujourd’hui, le sujet est autre : pour
que des institutions se développent et
restent pérennes, il ne suffit pas
qu’elles suivent de nobles idéaux et
qu’elles soient dotées de robustes
structures. Elles ont besoin du « oui »
quotidien des personnes qui en font
partie : leur générosité, leur
engagement et leur esprit de service.
C’est grâce à cela que les institutions
les plus significatives, sont en mesure



non seulement de perdurer mais
également de devenir une source de
renouveau, de porter du fruit pour
les générations à venir.

C‘est cette tension créative qui
traverse l’Histoire : les structures
sont certes nécessaires, mais une
culture du don est tout aussi cruciale.
Strathmore et Kianda ne sont pas
seulement des monuments à la gloire
d’une vision passée, elles sont un
appel, une invitation à continuer à
promouvoir cette culture. Chaque
génération d’enseignants, d’étudiants
et de personnel est appelée à faire à
nouveau ce choix : faire en sorte que
l’ouverture, la liberté et la fraternité
soient une réalité vécue, pas
simplement quelques belles paroles
sur un site Internet. Et c’est
précisément la raison pour laquelle
l’initiative BeDoCare commence par
le mot « be » (être) : ce n’est qu’en
étant, en devenant ce que nous
sommes intérieurement que notre «



faire » (do) et notre « prendre soin
» (care) seront en mesure d’apporter
la profondeur et la cohérence
nécessaires pour faire advenir une
authentique culture du don.

2. Semer l’amour : « Mettez de
l’amour où il n’y a pas
d’amour et vous récolterez de
l’amour »

Une des grandes paraboles de la
Bible et qui parle d’espérance, c’est
celle du semeur. La semence est
petite, fragile, elle disparaît
facilement - cependant dès qu’elle
tombe en terre, elle révèle tout son
potentiel caché. L’évangile dit : « Le
semeur sortit pour semer sa semence
» (Lc 8, 5). Ce semeur sème avec
prodigalité, il n’économise pas son
grain, il fait preuve de générosité, il
est presque imprudent, il fait
confiance en Dieu pour sa récolte.



Pour l’amour, c’est la même chose :
quand il est donné gratuitement, au-
delà de tout calcul, il porte du fruit
parce que Dieu lui donne la
croissance.

Saint Josémaria voyait dans ce geste
du semeur la magnanimité de Dieu
lui-même, et aussi la manière dont
l’Opus Dei devait se répandre :
diffuser généreusement la semence
de la sainteté dans tous les contextes,
abondamment, sans faire de
distinctions, sans regarder ses
propres intérêts. Son message, c’est
l’appel universel à la sainteté :

« Il appelle chacun à la sainteté et
demande à chacun de l’amour :
jeunes et vieux, célibataires et
mariés, bien portants et malades,
cultivés et ignorants, quel que soit
leur lieu de travail, où qu’ils se
trouvent. »”[5]

Semer, c’est partager l’amour que
nous avons nous-mêmes reçu.



Chaque cœur gagné pour le Christ
devient un nouveau semeur. Et
chaque petite offrande (un acte de
patience, un mot d’encouragement,
un petit sacrifice) prolonge cette
chaîne.

Saint Jean-Paul II nous le rappelle : «
L'homme ne peut vivre sans amour.
Il demeure pour lui-même un être
incompréhensible, sa vie est privée
de sens s'il ne reçoit pas la révélation
de l'amour, s'il ne rencontre pas
l'amour, s'il n'en fait pas l'expérience
et s'il ne le fait pas sien, s'il n'y
participe pas fortement. »[6]

Semer l’amour est donc le début
d’une nouvelle culture. Mais il faut le
faire à la manière de Dieu : les mains
grandes ouvertes, avec confiance et
générosité.

C’est ce que saint Jean de la Croix a
voulu dire : « Là où il n'y a pas
d'amour, mettez de l'amour, et vous
recueillerez de l'amour. »[7]



Voilà ce qu’il se passe quand nous
donnons gratuitement à autrui et que
nous créons ainsi les conditions
d’une réponse tout aussi gratuite - en
effet, un don cesse d’être un don
gratuit dès qu’on attend d’être
rétribué. La dynamique qui apparaît
alors est une spirale du don gratuit
ou encore d’une vie donnée, un
processus dont les effets dépassent
l'aspect purement quantifiable. Je
vais vous donner un exemple qui a
fait beaucoup de bruit aux États-
Unis. En 2011, une personne a décidé
de faire don d’un de ses reins à un
malade anonyme ; il agissait par
altruisme, sans rien attendre en
retour, et cela a déclenché une sorte
d’effet domino : plusieurs personnes,
touchées par son geste, ont décidé de
faire de même. Cela a provoqué une
chaîne de solidarité et une série de
transplantations grâce à ces dons
d’organes. Sa décision personnelle a
indirectement sauvé des douzaines
de vies, démontrant ainsi l’immense



effet boule de neige d’un acte
généreux authentique.[8]

3. BeDoCare : « c’est bien que
tu existes [...] c’est nécessaire
que tu existes »

Notre véritable identité, c’est que
nous sommes enfants de Dieu - c’est
le sens profond de notre vie. C’est de
là que vient notre désir de nous
traiter les uns les autres en véritables
frères et sœurs du même Père,
partageant la même dignité. Une
manière concrète de vivre cette
identité, c’est de se donner : en
aimant et en prenant soin des autres.
Comme l’a dit le prélat de l’Opus Dei
lors de la première conférence
BeDoCare

« Nous sommes coresponsables de
prendre soin du monde, en
construisant des relations fondées
sur la charité, la justice et le respect,
notamment en vainquant la maladie



de l'indifférence. »[9] Effectivement,
nous sommes co-responsables de la
fécondité de l’autre. Comme le disait
le cardinal Ratzinger :

« L'homme est cette étrange créature
qui a besoin non seulement d'une
naissance physique, mais aussi
d'appréciation pour subsister. C'est là
la racine de ce que nous appelons
l'hospitalité ou le soin [...] Pour qu'un
individu s'accepte lui-même,
quelqu'un doit lui dire : « Il est bon
que tu existes. » Cela doit être dit,
non pas avec des mots, mais avec cet
acte de tout l'être que nous appelons
l'amour. Car la forme de l'amour est
de vouloir l'existence de l'autre et, en
même temps, de la faire fleurir à
nouveau. La clé du moi réside dans
le toi ; le chemin vers le toi passe par
le moi. »[10]

Viktor Frankl, psychiatre viennois
déporté à Auschwitz, a fait
l’expérience de cet amour qui lui a



permis de survivre lorsqu’un de ses
codétenus lui a secrètement passé un
morceau de pain. Il dira :

A l’époque, c’est bien plus qu’un
simple morceau de pain qui m’a ému
aux larmes. C’est ce quelque chose
d’humanité que cet homme m’a
donné - les mots d’un homme avec ce
regard qui accompagnait le don.[11]

Si déjà humainement c’est possible,
alors, ajoute Joseph Ratzinger, grâce
au christianisme nous ne nous disons
pas seulement « il est bon que tu
existes » mais « il est nécessaire que
tu existes. »[12]

C’est la véritable racine du prendre
soin (care) : ce n’est pas de la pitié ni
de la condescendance, c’est
reconnaître la dignité d’autrui qui est
à l’image de Dieu.

Ce que saint Josémaria nous a légué
n’est pas surtout une théorie, c’est
existentiel. Il a tracé au sein de



l’Eglise un chemin de sanctification
de la vie ordinaire : découvrir Dieu
dans son travail et ses rencontres
quotidiennes transforme la manière
dont nous regardons les autres ;
chacun mérite l’amour et la justice ;
chacun est digne que nous nous
donnions pour lui.

Et c’est exactement ce que vous faites
au sein de BeDoCare : rappeler à
chaque personne que son existence
n’est pas seulement bonne mais
nécessaire, et que dans sa fragilité
chaque personne concentre le
meilleur de notre humanité.

Comme le disait souvent saint
Josémaria : "C’est en vertu de ta
condition chrétienne que tu ne
saurais te désintéresser du moindre
problème, du moindre besoin de tes
frères les hommes"[13]



4. Les défis de
l’individualisme et du
consumérisme

Aujourd’hui, cette vision est
fortement remise en cause.
L’individualisme nous pousse à
jauger, à estimer et à mesurer
chaque relation selon sa rentabilité ;
le consumérisme alimente une
immense insatisfaction, les gens et la
société sont constamment
mécontents et repliés sur eux-
mêmes. Les liens entre les personnes
et les communautés se détériorent,
laissant sur le bord du chemin les
plus faibles et les plus vulnérables :
les malades, les pauvres, les bébés
non-nés, les personnes âgées, les
migrants. On en arrive à une
rupture, voire même à de
l’agressivité, chacun ne pense plus
qu’à défendre à tout prix « ce qui lui
appartient ».



Tout ceci conduit, comme le disait le
pape François, à la « culture du
déchet » :

« Certains prétendent pouvoir
déterminer, sur la base de critères
utilitaristes et fonctionnels, quand
une vie a de la valeur et est digne
d'être vécue. Ce type de mentalité
peut conduire à de graves violations
des droits des personnes les plus
faibles, à de grandes injustices et
inégalités là où l'on se laisse guider
principalement par la logique du
profit, de l'efficacité ou de la réussite
».[14]

Ce serait bien tentant de laisser tous
ces défis à un niveau purement
abstrait. Mais ces challenges ne sont
pas abstraits : ils envahissent les
recoins les plus intimes de nos vies.
Ils fracturent la famille, réduisent le
travail à une transaction et poussent
à éviter de prendre soin de l’autre.



Dans ce contexte, l’enseignement de
saint Josémaria nous interpelle avec
une urgence particulière. C’est la
raison pour laquelle la logique du
don doit être justement replantée là
où l’individualisme et le
consumérisme nous ont le plus
blessés.

5. Le message de st Josémaria
sur la famille, le travail et
l’attention portée aux autres

a) Le don au sein de la famille 

La famille est la première école du
don. C’est à cette école que l’on
apprend au quotidien des gestes
discrets de service : laver la vaisselle,
bander une blessure, repasser une
tenue pour une fête de famille, etc.

Cette conviction a amené saint
Josémaria à parler du mariage
comme d’une vocation chrétienne,
un appel de Dieu[15] :



Les époux chrétiens doivent être
conscients qu’ils sont appelés à se
sanctifier en sanctifiant les autres,
qu’ils sont appelés à être des apôtres,
et que leur premier apostolat est au
foyer. Ils doivent comprendre
l’œuvre surnaturelle qu’impliquent
la fondation d’une famille,
l’éducation des enfants, le
rayonnement chrétien dans la
société.[16]

Dans de nombreuses cultures, le mot
« famille » inclut le réseau des
cousins, des tantes et oncles, des
grands-parents. Un enfant ne grandit
pas seul : il ou elle est porté(e) par
une grande communauté. Les
grands-parents transmettent leur
sagesse, les aînés se sentent
responsables des plus jeunes, les
proches parents s’investissent quand
les parents sont débordés. Les peines
et les joies d’un foyer sont partagées
avec tous. Cette solidarité vivante est
possible parce que l’on se sent



appartenir à la même famille et que
l’on se sait enfants de Dieu.

Or, le consumérisme ronge cette
structure. Il nous fait oublier Dieu. Il
déconnecte la sexualité du don en la
chosifiant. L’enfant devient un «
droit » ou un « produit » non désiré.
La famille elle-même est
reconfigurée par la domination et les
intérêts individuels.

L’antidote : redécouvrir la
complémentarité comme don de soi.
Comme Jean-Paul II l’a dit : La
personne humaine (…) ne doit jamais
être traitée comme un moyen en vue
d’une fin ; la personne est un bien à
l’égard duquel seul l’amour constitue
l’attitude appropriée et valable.[17]

Les enfants aussi sont un don – ils
n’appartiennent à personne. Dans
certaines sociétés, on dit souvent
qu’ils sont « la richesse de la famille
», sans parler en termes
économiques. Ils en constituent



réellement la vraie richesse parce
qu’ils incarnent l’espérance et la
continuité. Au sein de la famille, ils «
respirent » l’amour par leurs parents,
leurs frères et sœurs, leurs proches.
Ils y apprennent à partager et à
dialoguer, à se voir eux-mêmes
comme enfant, comme frère ou
sœur, ils y apprennent la justice, à
donner et à recevoir le pardon. Ils y
découvrent aussi leur propre
vulnérabilité et celle des autres. La
famille devient une école qui forme
aux comportements qui, plus tard et
plus largement, seront déterminants
pour la vie en société.

Parmi tous ces éléments, il faut
mettre en exergue le pardon et la
réconciliation, ils sont essentiels dans
un monde marqué par les blessures
que nous nous infligeons
réciproquement. Les disputes au sein
de la famille sont souvent résolues
par la médiation des aînés qui
enseignent que la paix est plus



importante que l’orgueil. C’est
comme cela que commence la
réconciliation : au sein du foyer, dans
le village, au sein du noyau familial.
Et ce n’est pas tout. Les leçons
apprises au cours de ces petites
réconciliations ont des répercussions
sur toute la société. Quand les
familles apprennent à partager, la
société devient capable d’accueillir la
paix. Quand le pardon manque à la
maison, cette absence se ressent bien
au-delà du cercle familial, elle
alimente des cycles d’hostilité et de
division - nous le voyons aujourd’hui
dans les guerres et les conflits qui
déchirent des nations entières. Le
pardon appris à la maison devient de
plus en plus vital pour notre monde
d’aujourd’hui. Le pardon est, de fait,
l’acte le plus gratuit de tous : c’est
rendre le bien pour le mal. Comme
l’affirme le pape Léon XIV : « Le
véritable pardon n’attend pas le
repentir, mais s’offre d’abord,



comme don gratuit, avant même
d’être reçu. » [18]

La famille n’est donc pas seulement
une affaire privée : c’est une
pépinière de la culture du don dans
une société où chaque membre est
nécessaire et où personne ne devrait
être laissé pour compte : c’est au
cœur de ce réseau de parenté et de
sollicitude que la vie elle-même se
donne gratuitement. Cette vie se
répand seulement dans la mesure où
elle est transmise aussi gratuitement
qu’elle a été reçue. Jésus nous l’a
enseigné : « Vous avez reçu
gratuitement : donnez gratuitement
» (Mt 10, 8) ; ou comme le dit un
proverbe swahili : Mti haukui bila
mizizi (« un arbre ne grandit pas sans
racines »). Cela nous rappelle que le
don de la vie prospère et est transmis
au sein de la famille et de la société.



b) Le don de soi dans le cadre
du travail

Le monde du travail est un autre
endroit privilégié pour s’engager à
fond. L’individualisme et le
consumérisme toutefois arrivent à
déformer son sens ultime, en passant
par deux extrêmes. D’un côté,
l’individualisme réduit le travail à
une compétition pour remporter un
gain personnel, ou encore il ne voit
dans le travail que de la pénibilité
qu’il faudrait éviter - et ce faisant, il
le dissocie de la solidarité. D’un autre
côté, le consumérisme peut pousser
au workaholism (l’addiction au
travail) - produire sans fin pour
consommer sans fin - et ne calcule sa
valeur qu’en termes de ROI (retour
sur investissement). Il ne reste plus à
la personne qu’une sensation de
vide, l’individualisme et le
consumérisme dissimulent le sens
plus profond du travail. Or, le travail
est bien plus que trouver un moyen



de subsistance ou un
accomplissement personnel, il trouve
son achèvement véritable dans le
service et la collaboration au bien
commun.

Pour y arriver, saint Josémaria nous
enseigne qu’il faut commencer par
travailler bien, c’est-à-dire
consciencieusement, avec le sens de
ses responsabilités et utilisant ses
compétences ; le travail ne doit pas
devenir une idole qui brise la famille
et annihile la vie intérieure. Mais il
ne suffit pas seulement de travailler
bien - même si c’est essentiel. Si l’on
réduit le travail à une sorte de
conformité contractuelle, il risque de
se vider de son sens véritable et
d’évacuer la signification humaine et
spirituelle qu’il est censé incarner.

Dans Caritas in Veritate, Benoît XVI
nous ouvre des perspectives : « Si
hier on pouvait penser qu’il fallait
d’abord rechercher la justice et que



la gratuité devait intervenir ensuite
comme un complément, aujourd’hui,
il faut dire que sans la gratuité on ne
parvient même pas à réaliser la
justice. » [19] Ce dont le travail a
besoin, c’est donc la logique de la
gratuité, pour réussir à intégrer aussi
cette dimension supplémentaire et
transcendante qu’est la charité.
Comme Benoît XVI le suggère, cette
dimension est nécessaire pour que le
travail demeure juste, pour qu’il ne
dérive pas vers l’injustice.

Comme le disait Saint Josémaria, le
travail est l’endroit où le chrétien
agit comme « le levain dans la pâte »
en se transformant lui-même, en
transformant ses collègues et même
son travail en un sacrifice qui plaît à
Dieu. Il empêche ainsi le travail de se
dénaturer.

Ces notions rencontrent un large
écho en Afrique où l’éthique
culturelle s’exprime dans un terme



swahili très parlant : Harambee («
tous ensemble », « allons-y tous
ensemble »). Harambee n’est pas
seulement un slogan, c’est un art de
vivre où les communautés unissent
leurs forces pour accomplir ce que
l’individu n’arriverait pas à faire tout
seul : par exemple construire une
école, soutenir une famille en
difficulté ou faire son possible pour
qu’une cérémonie de mariage ou de
funérailles soit célébrée dans la
dignité. Chaque personne contribue
selon ses moyens et ensemble toute
la communauté s’en trouve élevée.

Appliqué au domaine professionnel,
ce principe met en exergue la
sanctification du travail en tant que
service et solidarité, comme par
exemple : un médecin qui passe tout
le temps nécessaire avec un patient
qui ne peut pas payer, un enseignant
qui fait du soutien scolaire pour des
écoliers en difficulté, ou un chef
d’entreprise qui met la priorité sur



des salaires justes et des conditions
de travail compatibles avec la vie de
famille.

Ce sont des exemples pour l’esprit 
Harambee, les semences d’une
culture du don. Alors, le travail
devient plus qu’une simple
transaction : il devient vocation. Il
n’est plus une idole ou une
échappatoire, il devient au contraire
participation à l’amour créatif et
rédempteur de Dieu envers tous les
hommes, pas seulement pour moi.
Tout comme la famille est l’école du
don, le lieu de travail devient une
deuxième école où le travail
quotidien et le service d’autrui nous
apprend à agir « tous ensemble », à
construire la société sur les solides
fondations du don de soi.



c) Se donner dans
l’engagement social

Nous en arrivons la dernière
thématique : prendre soin de l’autre,
l’engagement social. Dans les débuts
de l’Opus Dei, saint Josémaria a
cherché à puiser des forces au
contact des populations miséreuses
de Madrid. « Je m’en fus chercher la
force dans les quartiers les plus
pauvres de Madrid. Des heures et des
heures de marche à pied chaque
jour, d’un point à l’autre, au milieu
des pauvres (…) qui n’avaient rien de
rien ; parmi les enfants morveux,
sales -mais c’étaient des enfants, des
âmes belles aux yeux de Dieu. (…) Et
c’est ainsi que je suis allé chercher
les moyens de réaliser l’Œuvre de
Dieu dans tous ces endroits (…). La
force humaine de l’Œuvre, ce fut la
prière des malades. ».[20]



Cette intuition - que prendre soin des
plus pauvres, donne des forces au
donateur - demeure prophétique.

L’individualisme et le consumérisme
dissimulent la fragilité en idolâtrant
l’autonomie. Or, c’est justement dans
la vulnérabilité que nous pouvons
découvrir cette humanité que nous
avons en commun. La maladie, la
pauvreté et le grand âge ne sont pas
des dangers pour notre dignité, au
contraire c’est là où la dignité
transparaît encore davantage. Le
service à la personne est donc
crucial, c’est la réponse humaine et
humanisante à la fragilité - mais elle
doit être accomplie gratuitement et
personnellement.

En réalité, l’engagement social est
plus qu’une tâche à accomplir, c’est
une manière d’entrer en relation en
prenant en compte notre condition
commune. En reconnaissant notre
propre vulnérabilité et celle des



autres, nous redécouvrons
l’interdépendance des êtres humains.
Ceci peut avoir des répercussions
concrètes : le développement des
soins palliatifs, l’assistance aux
familles ayant des personnes
dépendantes, le développement de
métiers orientés vers les soins à la
personne et la promotion de leur
dignité ainsi qu’une reconnaissance
croissante des dimensions
spirituelles, psychologiques et
émotionnelles de la vie. Voici juste
quelques exemples de profils qui ont
entrepris une mission au service les
autres, et qui par le témoignage
personnel de leur vie ont inspiré et
impulsé bon nombre d’autres
personnes à s’engager.

Dès qu’une culture du soin, et donc
du don de soi, existe alors nous
sommes en capacité de dépasser un
état d’esprit individualiste. Mamen
Guitart, une professionnelle des
soins à la personne en parle ainsi:



Il n’y a que les gens simples pour
savoir comment aider les autres ;
nous tous, nous savons comment
aider lorsqu’on nous a aidé. On
donne tout naturellement ce que l’on
a reçu soi-même ; c’est normal que
l’attention aux autres ne se limite pas
à la sphère privée ou institutionnelle.
La culture du soin se répand comme
une cascade, elle finit par avoir un
impact sur la société tout entière.
Une société meilleure devrait tout
faire pour éduquer ses citoyens à
rendre service. Cela ferait l’effet
d’une bombe atomique contre
l’individualisme. La culture du
service est tellement basique,
tellement importante et tellement
humanisante qu’elle devrait faire
partie de la feuille de route
stratégique de toute société humaine
qui recherche le progrès véritable.[21]

En fait, cela devrait faire partie de la
mission explicite de toutes les
initiatives représentées ici. Vos



projets vont certainement aider à
résoudre des problèmes concrets, or,
s’ils sont accompagnés par des
personnes qui ont découvert et qui
sont convaincus qu’il faut
volontairement renoncer à soi-même
pour autrui, alors ces projets
apporteront aussi une lumière à la
société. L’État, le monde de
l’entreprise, les familles et les
communautés tourneront le regard
vers vous - vers vos priorités, votre
culture, l’attention que vous portez à
chaque personne et vers les
principes qui guident votre action.
Vous porterez en vous un
rayonnement particulier, capable
d’éclairer toute la société avec une
vision du soin et du service, qui
plonge ses racines dans la dignité de
l’être humain.



6. Conclusion : L’écoute et la
culture du don

Après tout ce qui a été dit sur la
culture du don, sur le service, le
travail, les institutions, on peut se
demander quelle est la première
étape à franchir ? Même si elle peut
sembler simpliste, la réponse est
profonde : nous devons commencer
par écouter.

L’écoute, ce n’est pas seulement une
technique à appliquer. C’est une
disposition intérieure de l’âme, c’est
vouloir ouvrir son esprit et son cœur
à l’autre. C’est le sommet du service
rendu, le fondement d’un dialogue
authentique et la condition d’une
fraternité véritable. Dans chaque
processus d’écoute, il y a deux
personnes en présence : une qui fait
confiance et une autre qui reçoit.
Écouter, c’est reconnaître que l’autre
n’est pas un objet mais un sujet ; c’est
regarder l’autre avec amour ; c’est



être attentif, avec ses cinq sens et son
cœur, pour que sa réalité structure
notre réponse.

Quand on n’écoute pas, l’acte du don
s’en trouve faussé. Le don se dégrade
et devient paternalisme, quand nous
imposons nos propres solutions ; il
devient dépendance quand l’aide
diminue la liberté personnelle ; ou
une sorte de projection quand nous
donnons ce que nous désirons nous-
mêmes plutôt que de nous
concentrer sur les véritables besoins
de l’autre. Dans ces cas-là, le don
humilie au lieu d’élever. Benoît XVI
le disait très clairement : « Pour que
le don n’humilie pas l’autre, je dois
lui donner non seulement quelque
chose de moi, mais moi-même, je
dois être présent dans le don en tant
que personne. »[22] L’écoute est le
garant de cette présence personnelle.

C’est donc bien ici que se situe notre
responsabilité. Les institutions, aussi



formidables soient-elles, peuvent
préserver des valeurs, incarner des
idéaux et apporter des opportunités,
mais elles risquent de devenir des
structures froides - à moins d’être
animées par des personnes qui ont
découvert et qui vivent selon la
logique du don de soi. Cela est
possible quand des hommes et des
femmes, au milieu de leur travail
ordinaire et de leurs relations
quotidiennes, commencent à
endosser une attitude d’écoute
comme style de vie et principe
fondateur. Ce n’est qu’ainsi que ces
entités pourront aller au-delà de leur
rôle premier : les écoles seront plus
que des salles de classe, les hôpitaux
seront plus que des dispensaires, les
entreprises seront plus que du
business - elles deviendront des
endroits où l’humanité est
renouvelée, la fraternité prospère et
l’amour de Dieu est rendu tangible.



Voici ce que saint Josémaria nous a
légué pour l’avenir : il ne s’agit pas
seulement de promouvoir des
institutions mais d’inspirer des
personnes, une par une, qui en
écoutant, en se donnant sèment de
l’amour là où elles sont – jusqu’à ce
que la société tout entière en soit
renouvelée et devienne une véritable
culture du don.

7. Intervention en anglais de
l’abbé Del Castillo,
Strathmore University, le 2
octobre 2025

[1] Cf. A. Vázquez de Prada, Le
fondateur de l’Opus Dei, Les chemins
divins de la terre, vol. III, Le Laurier
2006.

https://www.youtube.com/watch?v=PfZZb0ApKkM&authuser=0
https://www.youtube.com/watch?v=PfZZb0ApKkM&authuser=0
https://www.youtube.com/watch?v=PfZZb0ApKkM&authuser=0
https://www.youtube.com/watch?v=PfZZb0ApKkM&authuser=0


[2] Ibid.

[3] Ibid.

[4] J. Escrivá, Sillon,n° 303.

[5] J. Escrivá, Amis de Dieu, n° 294.

[6] St Jean Paul II, Encyclique
Redemptor Hominis, n 10.

[7] St Jean de la Croix, Lettre 47

[8] Kevin Sack. Article “60 Lives, 30
Kidneys, All Linked.” The New York
Times, 18-II-2012.

[9] Fernando Ocáriz,Elargir son coeur,
Rome, 29-IX-2022.

[10] Joseph Ratzinger, Principles of
Catholic Theology.Translated by
Mary Frances McCarthy, Ignatius
Press, 1987, pp. 79–80.

[11] Viktor Frankl, Découvrir un sens à
sa vie.



[12] Joseph Ratzinger, Principles of
CatholicTheology. Translated by
Mary FrancesMcCarthy, Ignatius
Press, 1987, p. 81.

[13] Josémaria Escriva, Forge, n. 453.

[14] François, Discours aux
participants à l’Assemblée plénière de
l’Académie pontificale des sciences
sociales. Salle Clémentine, 11-
IV-2024.

[15] Josémaria Escrivá, Quand le Christ
passe, Chap. 3 : Le mariage vocation
chrétienne.

[16] Josémaria Escrivá, Entretiens, n.91

[17] Jean Paul II, Amour et
Responsabilité

[18] Léon XIV, Audience Générale, 20-
VIII-2025.

[19] Benoît XVI, Caritas in Veritate, 2-
VI-2009, n° 38.



[20] Peter Berglar, L’Opus Dei et son
fondateur Josémaria Escrivá. MAME,
1992.

[21] Cf. Mamen Guitart: “La
hospitalidad salvará al mundo” (le
soin à la personne sauvera le monde)
- Aceprensa.

[22] Benoît XVI, Deus Caritas Est, 25-
XII-2005, n° 34.

P. Javier del Castillo, Université
de Strathmore, 2 octobre 2025.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/conference-
bedocare-en-semant-lamour-recolte-

generosite-un-heritage-de-saint-
josemaria/ (19/01/2026)

https://www.aceprensa.com/la-entrevista/mamen-guitart-la-hospitalidad-salvara-al-mundo/
https://www.aceprensa.com/la-entrevista/mamen-guitart-la-hospitalidad-salvara-al-mundo/
https://www.aceprensa.com/la-entrevista/mamen-guitart-la-hospitalidad-salvara-al-mundo/
https://www.aceprensa.com/la-entrevista/mamen-guitart-la-hospitalidad-salvara-al-mundo/
https://opusdei.org/fr-cd/article/conference-bedocare-en-semant-lamour-recolte-generosite-un-heritage-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-cd/article/conference-bedocare-en-semant-lamour-recolte-generosite-un-heritage-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-cd/article/conference-bedocare-en-semant-lamour-recolte-generosite-un-heritage-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-cd/article/conference-bedocare-en-semant-lamour-recolte-generosite-un-heritage-de-saint-josemaria/
https://opusdei.org/fr-cd/article/conference-bedocare-en-semant-lamour-recolte-generosite-un-heritage-de-saint-josemaria/

	Semer l’amour, récolter la culture du don : un héritage de saint Josémaria
	1. Introduction: Strathmore
	2. Semer l’amour : « Mettez de l’amour où il n’y a pas d’amour et vous récolterez de l’amour »
	3. BeDoCare : « c’est bien que tu existes [...] c’est nécessaire que tu existes »
	4. Les défis de l’individualisme et du consumérisme
	5. Le message de st Josémaria sur la famille, le travail et l’attention portée aux autres
	6. Conclusion : L’écoute et la culture du don
	1. Introduction: Strathmore
	2. Semer l’amour : « Mettez de l’amour où il n’y a pas d’amour et vous récolterez de l’amour »
	3. BeDoCare : « c’est bien que tu existes [...] c’est nécessaire que tu existes »
	4. Les défis de l’individualisme et du consumérisme
	5. Le message de st Josémaria sur la famille, le travail et l’attention portée aux autres
	b) Le don de soi dans le cadre du travail
	c) Se donner dans l’engagement social
	6. Conclusion : L’écoute et la culture du don
	7. Intervention en anglais de l’abbé Del Castillo, Strathmore University, le 2 octobre 2025


