
opusdei.org

Très humains, très
divins (VI) : Jusqu’à
la mise en pratique

Réfléchir, choisir la voie, passer
à l’acte. Trois moments
essentiels qui configurent la
prudence, vertu nécessaire
pour faire le bien dans les
seules vraies conditions : ici et
maintenant.

08/09/2021

Dans une toile à l’huile, conservée à
Berlin, Rembrandt a peint en 1627 un
vieux monsieur, assis devant une



table, dans la pénombre. Autour de
lui, sont entassés des pièces d’or et
des titres de propriété. Parmi les
objets figure aussi une montre,
donnant à entendre que ses jours
sont comptés. Le vieux monsieur
porte des lunettes pour suppléer à sa
vision défaillante et il éclaire la table
et les objets avec une bougie qu’il
couvre de sa main droite : une
lumière incertaine, comme un fil de
vie qui va bientôt s’éteindre.

C’est ainsi que le grand artiste a
imaginé la parabole proposée un
jour par Jésus à des milliers de
personnes : « Il y avait un homme
riche, dont le domaine avait bien
rapporté. Il se demandait : “Que vais-
je faire ? Car je n’ai pas de place pour
mettre ma récolte”. Puis il se dit :
“Voici ce que je vais faire : je vais
démolir mes greniers, j’en
construirai de plus grands et j’y
mettrai tout mon blé et tous mes
biens. Alors je me dirai à moi-même :



Te voilà donc avec de nombreux
biens à ta disposition, pour de
nombreuses années. Repose-toi,
mange, bois, jouis de l’existence.”
Mais Dieu lui dit : “Tu es fou : cette
nuit même, on va te redemander ta
vie. Et ce que tu auras accumulé, qui
l’aura ?” Voilà ce qui arrive à celui
qui amasse pour lui-même, au lieu
d’être riche en vue de Dieu. » (Lc 12,
16-21)

Dieu qualifie ce riche de « fou » ou
d’imprudent. « L’homme que tout le
monde connaissait comme intelligent
et fortuné est un fou aux yeux de
Dieu : ”Tu es fou”, lui dit-il. Face au
réel, il apparaît, avec tous ses calculs,
étrangement insensé et myope, parce
que dans ces calculs il avait oublié le
réel : que son âme désirait quelque
chose de plus que les biens et les
joies, et qu’un jour il se trouverait
devant Dieu » [1]. Cet homme ne se

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rembrandt_-_The_Parable_of_the_Rich_Fool.jpg


rendait pas compte que le sens de la
vie se résume dans l’amour de Dieu
et du prochain. C’est pourquoi
lorsqu’il a eu l’occasion de faire
quelque chose pour les autres, il n’a
pas réussi à aller au-delà de lui-
même. Fondamentalement, il
ignorait « comment les choses sont
réellement » ; il ne pouvait pas agir
correctement, car « le bien est ce qui
est conforme à la réalité » [2]. Voilà
pourquoi il est fou. Voilà pourquoi il
est imprudent.

Les fausses prudences

La prudence est la vertu qui met
notre action en lien avec la réalité :
est prudent celui qui voit les choses
telles qu’elles sont réellement.
Appuyée sur cette connexion avec la
réalité, cette vertu conduit aux choix
des moyens adéquats pour atteindre
une bonne fin et à les mettre en
pratique. La prudence ne tient donc
pas pour bonne n’importe quelle fin.



C’est pourquoi saint Josémaria disait
que « nous devons tous nous
demander : prudence, pour quoi
faire ? » [3] Nous y répondons : pour
aimer Dieu et aimer les autres.
Comme saint Augustin l’a écrit, « la
prudence est l’amour qui sait
discerner ce qui est utile pour aller
vers Dieu de ce qui peut éloigner de
lui » [4].

La prudence doit être accompagnée
de la foi et de la charité pour ne pas
dégénérer en une de ses caricatures.
En effet, il existe de fausses
prudences. D’une part, la « prudence
de la chair » (cf. Rm 8, 6), celle de
celui qui place son bonheur dans les
plaisirs et les biens sensibles. Il ne
cherche qu’à les posséder et à en
jouir, sans tenir compte d’autres fins
plus importantes [5]. « Il l’appelle
raison et il ne l’utilise que pour être
plus bête que toutes les bêtes » [6],
affirme Méphistophélès, dans le
célèbre texte de Goethe. D’autre part,



nous avons l’« astuce », le savoir-
faire qui permet de trouver les
moyens en vue d’une fin perverse.
Cette mauvaise fin n’est pas
nécessairement une fin sensible,
comme si le plaisir était mauvais en
soi ; elle peut consister, par exemple,
dans la recherche égoïste de la
sécurité personnelle, sans tenir
compte des besoins d’autrui [7]. Tel
est le cas du riche de la parabole.

La vraie prudence, affirme le 
Catéchisme de l’Église Catholique «
dispose la raison pratique à
discerner en toute circonstance notre
véritable bien et à choisir les justes
moyens de l’accomplir » [8]. Ce bien
véritable ne se limite pas à la
sensibilité, mais embrasse la totalité
de la personne ; c’est le bien qui
découle de la vérité des choses et non
seulement de nos désirs. Il consiste à
donner à chacun son dû, à
persévérer sur le chemin qui va nous
rendre heureux, la sainteté, l’amour,



la fidélité, malgré les difficultés que
nous pouvons rencontrer ; c’est la
joie qui accompagne les plaisirs
sensibles en harmonie avec la vérité
de notre être.

Cette définition de la prudence
évoque un discernement et un choix.
Pour le premier élément, discerner le
bien véritable, nous avons besoin
d’affiner notre volonté et notre cœur,
de sorte qu’ils aiment et désirent le
bien véritable. Nous y parvenons
grâce aux autres vertus,
spécialement la justice, mais aussi la
force d’âme et la tempérance. Les
vertus morales, en effet, montrent le
bien à la prudence : elles sont
indispensables pour s’orienter vers
les bonnes fins et « choisir les
moyens justes » pour les atteindre.
Or, dans le même temps, la prudence
entre dans la définition de tout acte
vertueux, à titre de mesure, puisque
c’est elle qui met l’action en
connexion avec la réalité et signale,



ici et maintenant, le juste milieu, le
meilleur, entre deux extrêmes
vicieux. C’est-à-dire que la prudence
est à la fois une condition pour la
croissance des autres vertus morales
et leur conséquence. C’est une sorte
de cercle vertueux. C’est pourquoi
l’éducation et le climat dans lequel
nous évoluons sont si importantes :
car c’est là que nous apprenons à
aimer et à goûter le bien véritable ;
non par des raisonnements mais par
notre identification à ceux que nous
aimons.

Délibération : s’arrêter pour
réfléchir

En étudiant en détail la prudence,
saint Thomas d’Aquin distingue trois
actes en elle : délibération, décision
et mandat. Les deux premiers n’ont
lieu que dans notre raison ; en
revanche, le troisième nous conduit à
l’action [9]. Nous trouvons
clairement ces trois actes dans un



autre récit proposé par Jésus : la
parabole des vierges insensées et
sages, où le Seigneur compare le
royaume des cieux à la célébration
d’une noce juive (cf. Mt 25, 1-13).

La cérémonie représentée dans la
parabole consistait à conduire
l’épouse, selon certaines formalités,
jusqu’à la maison de l’époux. À la
dernière heure de la journée,
normalement au coucher du soleil
d’un mercredi, les invités attendaient
chez l’épouse. L’époux arrivait un
peu avant minuit, avec ses plus
proches amis, pour se rencontrer
avec son épouse. Éclairé par la
lumière des bougies, il était accueilli
par les invités. Il était d’usage que, là
encore, dix femmes attendent
l’époux, munies de lampes au bout
d’un bâton, en souvenir des
solennités publiques juives. Ce sont
les dix vierges dont Jésus dit qu’elles
« prirent leur lampe pour sortir à la
rencontre de l’époux ». Alors toute la



suite devait se rendre, éclairée par la
lumière de ces lampes, à la maison
du père de l’époux, où le mariage
devait avoir lieu.

Cependant, dans la parabole, toutes
n’étaient pas prêtes pour intervenir.
En réalité, « cinq d’entre elles étaient
insouciantes, et cinq étaient
prévoyantes : les insouciantes
avaient pris leur lampe sans
emporter d’huile, tandis que les
prévoyantes avaient pris, avec leurs
lampes, des flacons d’huile ». Ces
dernières ont été prévoyantes : elles
n’ont pas oublié que l’époux pouvait
ne pas arriver avant minuit ; elles
ont compris que leur lampe ne
resterait longtemps allumée
(délibération) ; aussi ont-elles pris
des flacons d’huile (décision) ;
finalement, elles l’ont fait (mandat).
En revanche les insouciantes, même
si elles ont entendu les autres
évoquer le problème et qu’elles les
ont vu chercher les flacons d’huile,



n’ont pas voulu se compliquer la vie
et ont cédé à la précipitation pour
aller en toute hâte à la maison de
l’épouse ; elles ont été attirées par les
jeux et les rires, sans se poser
d’autres questions. Le récit fait
penser que les insouciantes ont peut-
être été imprudentes par manque de
délibération, se laissant aller à une
certaine étourderie.

Finalement, il est arrivé ce qui était
prévisible : « Comme l’époux tardait
à venir, elles se sont toutes
endormies. À minuit, une voix se fit
entendre : “L’époux est là, sortez à sa
rencontre ! Alors les jeunes femmes
se sont levées et ont préparé leurs
lampes, mais les insouciantes ont
découvert que les leurs s’éteignaient
par manque d’huile. Elles demandent
alors aux prévoyantes de leur en
prêter, ce qu’elles ne font pas,
précisément parce qu’elles sont
prudentes : “Vous feriez mieux
d’aller auprès de ceux qui en



vendent pour en acheter, de peur
qu’il n’y en ait pas assez pour vous et
pour nous”, répondent-elles. Mais
pendant qu’elles vont acheter,
l’époux arrive, prend la mariée et la
procession s’ébranle vers sa maison,
accompagnée enfin uniquement par
les cinq vierges prévoyantes, avec
leurs lampes allumées, et une foule
qui chante et danse. Une fois arrivés
à la maison, la porte est fermée et le
banquet commence. Lorsque les cinq
vierges insouciantes arrivent, il est
déjà trop tard. Bien qu’elles
implorent : “Seigneur, Seigneur,
ouvre-nous !”, elles reçoivent cette
réponse sévère : “Amen, je vous le
dis : je ne vous connais pas”.

Nous pouvons nous demander :
pourquoi Jésus qualifie-t-il les unes
de prévoyantes et les autres
d’insouciantes ? La parabole permet
de répondre à la question, compte
tenu des trois étapes de l’action
prudente. Cela dit, c’est la première



qui se détache spécialement : la
délibération. Pour bien agir, il faut
s’arrêter à réfléchir, écouter
attentivement l’être des choses ; se
rappeler des cas semblables et en
faire ressortir l’expérience ; chercher
le conseil des autres, les prudents,
parce que comme saint Thomas le dit
encore : « En matière de prudence,
personne ne se suffit pas toujours à
lui-même » [10]. Finalement, il faut
faire attention aux circonstances
changeantes, d’après lesquelles il
peut être opportun de prendre une
autre décision pour atteindre le bien
visé. La « bonne intention » ne suffit
pas, pas plus que la « bonne volonté
» : encore faut-il marcher dans la
vérité, parce que « seule la vérité
nous rendra libres » (Jn 8, 31).

Saint Josémaria encourageait à
étudier attentivement les affaires
avant de prendre une décision, à
écouter toutes les parties en présence
et à éviter la précipitation : « Ce qui



est urgent peut attendre, disait-il, et
ce qui est très urgent doit attendre » 
[11]. Il faisait remarquer la nécessité
de demander conseil dans la prière à
l’Esprit Saint, parce que « la véritable
prudence est celle qui reste attentive
aux insinuations de Dieu » [12]. Il
suggérait aussi de faire appel à
d’autres qui puissent nous aider,
comme un directeur spirituel ou
ceux qui partagent avec nous la
responsabilité de prendre une
décision. Dans cette étape de la
délibération, l’humilité est
fondamentale pour nous ouvrir à la
vérité, pour approcher le mieux
possible la réalité des choses.

Décision : choisir la voie

Le récit de saint Marc sur les
premières heures du matin de la
Résurrection est très éclairant, pour
illustrer la prise de décision,
deuxième moment de la prudence :
Marie Madeleine et les autres



femmes avaient acheté des aromates
pour oindre le corps de Jésus ; elles
s’étaient mises en route de grand
matin et se disaient les unes aux
autres : « Qui nous roulera la pierre
pour dégager l’entrée du tombeau ?
» (Mc 16, 3). Même si elles n’avaient
pas réussi à résoudre tous ces
problèmes, l’amour de Jésus les
pousse à trouver la bonne solution, la
solution prudente : elles décident
d’agir à partir des données
disponibles. « C’était quelque chose
d’énorme », commente saint
Josémaria. « C’est ainsi que les choses
se passent habituellement. Nous
voyons tout de suite les difficultés,
mais si l’amour est présent, nous ne
remarquons pas ces obstacles : il y a
de l’audace, de la détermination, du
courage : ce qui doit être fait se fait !
Qui va enlever cette pierre ? Elles ne
pouvaient pas le faire toutes seules,
et pourtant elles vont de l’avant, en
route vers le tombeau. Mon fils, toi et
moi, comment allons-nous en ce qui



concerne nos hésitations ? Avons-
nous cette sainte détermination, ou
devons-nous avouer que nous avons
honte en contemplant la
détermination, l’intrépidité, l’audace
de ces femmes ? Lorsqu’elles sont
arrivées au tombeau, « elles
s’aperçoivent qu’on a roulé la pierre
» (Mc 16,4). Il en est toujours ainsi.
Lorsque nous nous décidons à faire
ce que nous devons faire, les
difficultés sont facilement
surmontées » [13].

La délibération, premier acte de la
prudence, ne peut se poursuivre
indéfiniment. Un moment arrive où
nous devons la conclure et prendre
notre décision. Car l’indécision est
une autre forme de l’imprudence,
rendant stérile la délibération qui la
précède : cela ne sert à rien de
discerner la ligne d’action la plus
vertueuse si, ensuite, nous ne
prenons pas la décision de la suivre,
par manque d’envie, parce que nous



ne sommes pas d’humeur, par peur
du « qu’en dira-t-on », par peur de
nous tromper ou encore d’autres
raisons. Il ne sert à rien de savoir où
est le bien, si nous ne nous décidons
pas à l’accomplir. « Demain ! Parfois,
c’est de la prudence ; très souvent,
c’est le mot des vaincus » [14], disait
saint Josémaria. La personne
prudente « préfère ne pas réussir
vingt fois, plutôt que de se réfugier
dans un abstentionnisme commode »
[15]. Ne pas prendre de décision,
c’est souvent une imprudence, parce
que, dans ce cas, d’autres, ou
simplement le temps, vont décider à
notre place, peut-être avec moins de
doigté pour réussir. La personne
prudente ne cherche pas à tout
contrôler ; elle reconnaît ses limites
et met sa confiance en Dieu, sachant
que rien n’est plus réel.

Mandat : passer à l’acte



À la fin du Sermon sur la montagne,
Jésus fait quelques remarques, dont
une image concernant la personne
prudente : « Ainsi, celui qui entend
les paroles que je dis là et les met en
pratique est comparable à un homme
prévoyant qui a construit sa maison
sur le roc […]. Et celui qui entend de
moi ces paroles sans les mettre en
pratique est comparable à un homme
insensé qui a construit sa maison sur
le sable » (Mt 7,24-26). La distinction
entre le prudent et l’insouciant
réside dans la mise en pratique de la
conclusion de la réflexion. Car il ne
suffit pas de délibérer et de prendre
une décision : il faut passer à l’acte.
C’est en cela que consiste le troisième
et dernier moment de la vraie
prudence, le mandat ou exécution de
la décision, acte dont saint Thomas
affirme qu’il est le plus important,
car connaître le chemin ne sert à rien
s’il n’est pas parcouru [16].
Quelqu’un peut être imprudent non
seulement par précipitation ou



indécision, mais aussi, ce qui arrive
plus souvent qu’il n’y paraît, parce
qu’il s’arrête devant les obstacles ou
il ne fait pas, par négligence, ce qu’il
fallait faire, assez souvent pour une
raison aussi simple que l’oubli.

« Réfléchir calmement et agir vite » :
c’est un conseil que saint Josémaria a
donné au bienheureux Álvaro del
Portillo [17]. Par ce commentaire, il
voulait le mettre en garde contre les
erreurs où la précipitation peut
conduire, mais aussi contre les
inconvénients de retarder sans
nécessité la prise de décision et sa
mise en pratique. L’audace n’est pas
de l’imprudence. Qui plus est, s’il
s’agit de la vraie audace, il s’agit
aussi de la vraie prudence. « Volonté.
— Énergie. — Exemple. — Ce qu’il y a
à faire on le fait… Sans hésiter… Sans
ménagements. Sans cela, Cisneros
n’aurait pas été Cisneros, ni Thérèse
d’Ahumada, sainte Thérèse ; pas plus



qu’Iñigo de Loyola, saint Ignace…
Dieu et audace ! » [18]

Les retards inutiles dans la mise en
pratique des décisions causent en
plus un dommage aux autres, en
particulier dans les tâches de
formation ou de gouvernement,
comme celles des parents à l’égard
de leurs enfants, ou des chefs envers
leurs subordonnés. Il faut la force
d’âme pour surmonter la peur, la
tentation de faire ce qui est le plus
agréable, ou encore l’attachement
excessif à l’image personnelle. Cela
apparaît clairement dans une lettre
où sainte Catherine de Sienne
pressait le pape Grégoire XI de
mettre un terme aux excès de
certains ecclésiastiques : « Ce genre
d’indulgence, née de l’amour de soi
et de l’amour des parents, des amis et
de la paix terrestre, est, en réalité, la
pire des cruautés, car si une plaie
n’est pas nettoyée au fer chaud et
avec le scalpel du chirurgien lorsque



cela est nécessaire, elle s’infectera et,
finalement, conduira à la mort.
Mettre des pommades sur la plaie
peut être agréable pour le malade,
mais cela ne le guérira pas » [19].

Naturellement, l’audace liée à la
vraie prudence n’est pas
incompatible avec la recherche du
meilleur moment pour la mise en
pratique d’une décision, en tenant
toujours compte de la charité, du
bien des personnes. Parfois, il est
nécessaire d’attendre patiemment.
D’autres fois, il ne sera pas opportun
d’attendre, parce que les
conséquences en seraient encore
plus graves, car l’occasion pourrait
ne plus se présenter ou pour d’autres
raisons. La personne prudente est
celle qui, ici et maintenant, « évalue
avec un certain degré de certitude si
une action particulière doit être la
voie qui mènera effectivement à la
réalisation de la fin visée » [20]. Quoi
qu’il en soit, seule la mise en



pratique de la décision, à la suite
d’une délibération prudente, nous
permettra d’accomplir ce désir
profond de Jésus (Mt 5, 16) : « Que
votre lumière brille devant les
hommes : alors, voyant ce que vous
faites de bien, ils rendront gloire à
votre Père qui est aux cieux ».

José Brage

[1]. J. Ratzinger, Mirar a Cristo,
Valencia, Edicep, 2005, pp. 20-22/

[2]. J. Pieper, Les vertus
fondamentales, Madrid, Rialp, 1976,
p. 16.

[3]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
85.

[4]. Saint Augustin, De moribus
Ecclesiæ, I, 15, 25.



[5]. Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, q. 47, a. 13, res.

[6]. J. W. Goethe, Faust, Prologue
dans le ciel.

[7]. Cf. Saint Thomas d’Aquin, Somme
théologique, II-II, q. 47, a. 8, ad 3.

[8]. Catéchisme de l’Église Catholique,
n° 1806.

[9]. Somme théologique, II-II, q. 47, a.
8, res.

[10]. J. Pieper, Les vertus
fondamentales, p. 49.

[11]. X. Echeverria, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid, 2000,
p. 165.

[12]. Amis de Dieu, n° 87.

[13]. Saint Josémaria, notes prises
lors d’une méditation, 29 mars 1959.

[14]. Saint Josémaria, Chemin, n° 251.



[15]. Amis de Dieu, n° 88.

[16]. Cf. Somme théologique, II-II, q.
47, a. 8, res.

[17]. Lettre à Álvaro del Portillo, 28-
II-1949, cité dans Andrés Vazquez de
Prada, « Le fondateur de l’Opus Dei »,
vol. III, Le Laurier, Paris.

[18]. Chemin, n° 11.

[19]. S. Undset, Saint Catherine de
Sienne, Encuentro, Madrid, 1999, p.
172

[20]. J. Pieper, Les vertus
fondamentales, p. 51.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-cd/article/VI-jusqu-a-la-
mise-en-pratique/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/fr-cd/article/VI-jusqu-a-la-mise-en-pratique/
https://opusdei.org/fr-cd/article/VI-jusqu-a-la-mise-en-pratique/
https://opusdei.org/fr-cd/article/VI-jusqu-a-la-mise-en-pratique/

	Très humains, très divins (VI) : Jusqu’à la mise en pratique

