
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la 9ème
semaine du Temps
Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Jésus
nous révèle son identité ;
reconnaître la royauté du
Christ ; la grandeur et la
proximité de Dieu.

-Jésus nous révèle son identité

-Reconnaître la royauté du Christ

-La grandeur et la proximité de Dieu



DANS CERTAINES scènes de
l’Évangile, Jésus semble vouloir
cacher sa véritable identité. Il fait
taire les démons lorsqu’ils
prononcent son nom (cf. Mc 3, 12), il
demande à ceux qu’il a guéris de ne
parler à personne du miracle (cf. Mc
1, 44), et même certains de ses
enseignements ne s’adressent qu’à
ses apôtres et non à la foule, du
moins dans un premier temps (cf. Mt
16, 20). Le Christ sait que, derrière le
titre de Messie, peuvent se projeter
les aspirations et les espoirs les plus
disparates des hommes. Après tout,
nous aspirons tous à une certaine
forme de libération, et il est donc
naturel de chercher l’aide d’un
sauveur.

Malgré cela, à certains moments,
Jésus donne aux gens rassemblés
dans le Temple une idée de sa
véritable identité et tente de
réorienter la conception limitée
qu’ils pouvaient en avoir. Certains



scribes, en effet, suivant la tradition
du peuple juif, s’attendaient à un
personnage de bonne lignée et de
dignité, issu de la maison de David ; il
devait être quelqu’un d’imposant, car
il devait restaurer la maison d’Israël.
Mais Jésus essaie d’aller plus loin et
laisse entendre que les titres de
Messie, de Seigneur et de Fils de
David sont incomplets sans un autre
titre qui est à l’origine de son
identité : le Fils de Dieu. C’est
pourquoi, citant l’un des psaumes, il
pose la question rhétorique
suivante : « David lui-même le
nomme Seigneur. D’où vient alors
qu’il est son fils ? » (Mc 12, 37).

Jésus est le fils bien-aimé du Père.
C’est dans cette relation que se fonde
son identité. Chaque fois que nous
prions, que nous entrons dans une
conversation intime avec Dieu, un
premier pas peut être de prendre
conscience avec qui nous parlons :
c’est Dieu le Père, Dieu le Fils et Dieu



le Saint-Esprit qui veulent entrer
dans un dialogue d’amour avec nous.
Cependant, il peut arriver que,
devant une telle proximité divine,
nous nous habituions à leur présence
ou que nous formalisions cette
relation au point d’enfermer Dieu
dans un titre qui mérite honneur et
respect, mais avec lequel nous
pouvons perdre le goût de la
familiarité. Nous pouvons lui
demander, dans notre prière, de
nous garder toujours dans
l’émerveillement et de vivre dans
cette proximité que Jésus a eue avec
son Dieu Père.

RECONNAÎTRE Jésus-Christ comme le
Fils de Dieu nous permet de
comprendre comment il est aussi
notre Seigneur et comment notre vie
peut être au service de sa royauté. Il
est réconfortant de savoir que sa



royauté est fondée et bâtie sur
l’amour, de sorte que nous n’avons
aucune raison de douter de son
autorité ou de ses desseins. Au
contraire, nous trouvons dans ce
pouvoir de Dieu la paix de notre
âme, qui nous pousse à le remercier
pour tout ce qui se passe dans notre
vie, même pour ce que nous ne
comprenons pas clairement. Saint
Josémaria a entendu un jour au plus
profond de son âme :Si Deus
nobiscum, quis contra nos? Si Dieu est
avec nous, « ni le manque de moyens
matériels ou de santé, ni la précarité
de l’emploi en de nombreux endroits,
ni les complications familiales ou
extérieures au foyer, rien ne peut
nous ébranler ! » [1] Telle est la
confiance que l’on ressent lorsqu’on
habite dans la maison d’un Dieu qui
est Père et qui aime follement ses
enfants.

Mais contempler Jésus comme Roi et
Seigneur est également exigeant.



Nous en avons besoin, car il est
difficile d’orienter notre vie —
marquée par le péché originel —
vers Dieu le Père. En même temps,
Dieu nous offre toute sa puissance.
Lorsque nous sommes disposés à
nous laisser transformer par lui,
lorsque nous comprenons qu’il est
dans notre intérêt que sa seigneurie
se manifeste en nous, alors le Christ
agit au plus profond de notre cœur
pour établir une intimité et une
royauté qui se manifestent
également dans les circonstances
concrètes de notre vie. « Le
reconnaître comme roi, c’est
l’accepter comme celui qui nous
montre le chemin, celui en qui nous
avons confiance et que nous suivons.
Cela signifie accepter jour après jour
sa parole comme un critère valable
pour notre vie. C’est voir en lui
l’autorité à laquelle nous nous
soumettons » [2].



La tradition de l’Église a parfois
décrit la prière comme un combat.
Accepter la seigneurie de Jésus
signifie purifier pas à pas les
intentions qui guident notre vie, afin
que tout soit orienté vers lui dans
une attitude filiale. Ce processus de
purification intérieure est à la fois
une tâche de Dieu et un combat de
notre liberté. Nous pouvons toujours
nous demander : Jésus, dans quel
aspect de ma vie n’es-tu pas encore
Seigneur ? Quelles attitudes ou
dispositions intérieures t’empêchent
de refléter l’amour du Père dans ma
vie ? Car, comme l’écrivait saint
Josémaria, c’est précisément notre
mission : « Le Roi en personne, Jésus,
t’a appelé expressément par ton
nom. Il te demande de prendre part
aux batailles de Dieu, de mettre à son
service ce qu’il y a de plus élevé dans
ton âme : ton cœur, ta volonté, ton
entendement, tout ton être » [3].



MALGRÉ le sérieux avec lequel Jésus
évoque sa seigneurie, l’Évangile se
termine en soulignant la joie que les
gens ont éprouvée à se trouver en sa
présence. « Et la foule nombreuse
l’écoutait avec plaisir » (Mc 12, 37). Il
est frappant de constater que, même
lorsqu’il ose corriger les scribes, rien
dans le ton de sa voix ou dans sa
manière de s’exprimer n’indique une
gêne. C’est pourquoi il serait si facile
d’apprécier chacune de ses paroles
et, par leur beauté, de s’ouvrir au
contenu de sa vérité. C’est
précisément en acceptant Jésus
comme Fils bien-aimé de Dieu et
comme notre Seigneur que nous
sommes capables d’une joie
beaucoup plus profonde que celle
que peuvent nous procurer les biens
de ce monde. Peu à peu, nous nous
rendrons compte que nous ne
pouvons pas vivre sans la prière,
parce que c’est le moment où nous
jouissons simplement de la présence



de Celui qui donne tout son sens à
notre existence.

La vie de prière se nourrit ainsi de la
double réalité qui la rend féconde.
D’une part, nous sommes émerveillés
par le fait que Jésus-Christ est
vraiment Dieu et qu’il accepte de
dialoguer avec nous. Il est normal
que nous nous considérions comme
faibles et que nous pensions qu’un
grand fossé nous sépare de lui.
Comme Élisabeth lors de la visite de
Marie, nous nous demandons nous
aussi : « D’où m’est-il donné que la
mère de mon Seigneur vienne
jusqu’à moi ? » (Lc 1, 43). D’autre
part, dans chaque temps de prière,
nous nous laissons surprendre par
cette autre grande vérité de notre
foi : la proximité de Dieu. Être avec
Jésus, partager avec lui nos espoirs et
nos difficultés, c’est notre paix, et
nous comprenons alors très bien
l’invitation de saint Josémaria : «
Efforce-toi de faire tout, jusqu’au



plus petit détail, dès à présent et
toujours, pour plaire à Jésus » [4].

La Vierge Marie a également nourri
sa vie contemplative de la proximité
de Dieu et de sa grandeur. Dans la
scène de l’Annonciation, nous la
voyons surprise, car elle ne
comprend pas que le Seigneur veuille
s’intéresser à elle. Mais elle
s’abandonne rapidement à ce Dieu
qui veut se faire enfant, afin que
nous puissions tous jouir de sa
compagnie pour l’éternité. «
Apprenons de notre Mère, la Vierge
Marie : elle a suivi son Fils de tout
son cœur, elle n’a fait qu’une âme
avec lui et, même sans tout
comprendre, elle s’est livrée
pleinement avec lui à la volonté de
Dieu le Père » [5].



[1]. Mgr Xavier Echeverria, Lettre
pastorale, 1er octobre 2016.

[2]. Benoît XVI, Homélie, 1er avril 2007.

[3]. Saint Josémaria, Sillon, n° 962.

[4]. Saint Josémaria, Forge, n° 1041.

[5]. Pape François, Angélus, 2 avril
2023.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-vendredi-de-la-9eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-9eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Vendredi de la 9ème semaine du Temps Ordinaire

