
opusdei.org

Méditation :
vendredi de la 3ème
semaine de l’Avent

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : la paix
est un don de Dieu ; le dessein
de salut est universel ; Saint
Jean Baptiste veut que
seulement Jésus brille.

- La paix est un don de Dieu

- le dessein de salut est universel

- Saint Jean Baptiste veut que
seulement Jésus brille



« VOICI QUE LE SEIGNEUR viendra.
Dans la lumière, il vient, pour visiter
son peuple, pour lui donner la paix et
la vie éternelle », récitons-nous
aujourd’hui dans l’antienne
d’ouverture. La paix est un des
signes de l’arrivée du Messie. Les
prophètes rappellent qu’il apportera
la paix à Israël et que ce n’est qu’avec
son aide qu’ils pourront repousser
leurs ennemis. C’est pourquoi il porte
les noms de « Conseiller-merveilleux,
Dieu-Fort, Père-à-jamais, Prince-de-
la-Paix » (Is 9, 5). La paix n’est pas
uniquement le résultat d’une
stratégie humaine mais un don qui
nous parvient par ses mains ; elle est
le fruit de la présence de Dieu parmi
les siens. « Un enfant nous est né, un
fils nous est donné » : une présence
pacifique qui n’aura pas de fin.

C’est ce que Zacharie a rappelé le
jour de la circoncision de son fils
Jean. Devant ses proches parents et
ses amis, il a entonné le Benedictus,



un hymne de louange et d’action de
grâce. Heureux d’avoir reçu le don de
sa paternité inattendue, il s’exclame :
« Grâce à la tendresse, à l’amour de
notre Dieu, quand nous visite l’astre
d’en haut, pour illuminer ceux qui
habitent les ténèbres et l’ombre de la
mort, pour conduire nos pas au
chemin de la paix » (Lc 1, 78-79). La
nuit du 24, nous écouterons aussi avec
joie le chant que les anges adressent
aux bergers de Bethléem : « Gloire à
Dieu au plus haut des cieux, et paix
sur la terre aux hommes, qu’il aime
» (Lc 2, 14).

Nous voyons, en définitive, que le
Seigneur souhaite que ses disciples
jouissent de la paix qu’il nous apporte
par sa présence. « La paix soit avec
vous ! » (Jn 20, 19), telle est la
salutation du Ressuscité. C’est dans
l’intimité de la prière et en recevant
les sacrements, que nous retrouvons
de nouveau le don de la paix. C’est
pourquoi, avec l’Église tout entière,



nous demandons humblement : «
Viens, Seigneur, visite-nous avec ta
paix, pour que nous nous réjouissions
de tout cœur de ta présence » [1].

ISAÏE annonce, dans la première
lecture d’aujourd’hui, que le salut est
un message adressé à tous les
hommes, y compris les étrangers,
ceux qui « se sont attachés au
Seigneur pour l’honorer, pour aimer
son nom, pour devenir ses
serviteurs ; tous ceux qui observent
le sabbat sans le profaner et tiennent
ferme à mon alliance, je les conduirai
à ma montagne sainte je les
comblerai de joie dans ma maison de
prière, leurs holocaustes et leurs
sacrifices seront agréés sur mon
autel » (Is 56, 6-7). Personne n’est
exclu de cet appel car Dieu « veut
que tous les hommes soient sauvés et
parviennent à la pleine connaissance



de la vérité » (1 Tm 2, 4). Après
l’Incarnation, le culte du Seigneur ne
se limite plus à un rite, à un endroit
déterminé, mais peut se faire avec
son cœur n’importe où. « Es-tu à
Jérusalem, es-tu en Bretagne ? dit
Saint Jérôme. Cela n’a pas
d’importance. La présence céleste est
devant vous, ouverte, car le royaume
de Dieu est en nous » [2].

Le prophète Isaïe convoque ceux qui
sont loin de Dieu, aussi bien ceux qui
n’ont jamais eu l’occasion de
connaître le Seigneur que ceux qui
ont quitté le chemin ou se sont
égarés. Le décret Ad gentes du
Concile Vatican II rappelle que «
l’Église, sel de la terre et lumière du
monde (cf. Mt 5, 13-14), est appelée
de façon plus pressante à sauver et à
rénover toute créature, afin que tout
soit restauré dans le Christ, et qu’en
lui les hommes constituent une seule
famille et un seul Peuple de Dieu
» (n° 1).



« Être Peuple de Dieu, selon le grand
dessein d’amour du Père, cela
signifie être le ferment de Dieu dans
notre humanité, cela signifie
annoncer et apporter le salut de Dieu
dans notre monde, qui est souvent
égaré, qui a besoin d’avoir des
réponses qui encouragent, qui
donnent de l’espérance, qui donnent
une nouvelle vigueur sur le chemin.
Que l’Église soit un lieu de
miséricorde et d’espérance de Dieu,
où chacun puisse se sentir écouté,
aimé, pardonné, encouragé à vivre
selon la bonne vie de l’Évangile. Et
pour faire sentir l’autre écouté, aimé,
pardonné, encouragé, l’Église doit
garder les portes ouvertes, afin que
tous puissent entrer. Et nous devons
sortir de ces portes et annoncer
l’Évangile » [3].



AU DÉBUT de l’Avent, l’Église nous
exhortait par la bouche de saint
Paul : « L’heure est déjà venue de
sortir de votre sommeil. […] La nuit
est bientôt finie, le jour est tout
proche. Rejetons les œuvres des
ténèbres, revêtons-nous des armes
de la lumière » (Rm 13, 11-12).
Ensuite, nous avons écouté la voix
forte de Jean Baptiste nous invitant à
nous rapprocher encore plus du
Christ, qui a dit que « Jean était la
lampe qui brûle et qui brille » (Jn 5,
35). En lui nous voyons celui qui
annonce avec humilité le messager
de la paix universelle. Il n’attire pas
l’attention sur lui-même mais sur la
lumière véritable qu’est le Christ.

En lisant l’évangile de la messe
d’aujourd’hui, nous nous rappelons
que Jean Baptiste sait que tout vient
de Dieu, même le souffle qui l’anime.
Dès que le Christ commence à être
connu, il se cache volontairement et
envoie ses disciples à la suite de



Jésus ; il finit sa vie dans le silence, à
l’abandon, au fond d’une geôle, sans
aucune plainte, heureux de s’être
dépensé entièrement au service de
Dieu. Saint Grégoire le Grand fait
remarquer que « Jean a persévéré
dans la sainteté parce qu’il est resté
humble dans son cœur » [4]. Jean
Baptiste lui-même avait dit : « Lui, il
faut qu’il grandisse ; et moi, que je
diminue » (Jn 3, 30).

Si nous le contemplons une nouvelle
fois, nous découvrirons un homme à
la forte personnalité, possédant
fermeté et détermination bien loin
de toute faiblesse ou légèreté de
caractère. Cependant, pour
accomplir sa mission, il n’hésite pas à
diminuer « pour que Jésus seul brille
» [5]. Saint Josémaria nous encourage
à suivre l’exemple du Précurseur : «
N’oubliez pas que c’est un signe de
prédilection divine que de passer
inaperçu […]. Je suis très heureux de
penser que l’on peut vivre toute sa



vie de cette manière : être un apôtre,
se cacher et disparaître. Même si
c’est parfois difficile, il est très beau
de disparaître » [6].

C’est ce que nous demandons à Dieu
dans la messe d’aujourd’hui : «
Laisse-toi fléchir, Seigneur, par nos
offrandes et nos humbles prières ».
Marie, reine de la paix, fera en sorte
que notre aspiration à la paix et à
l’humilité soit efficace, animés du
seul désir que Jésus-Christ seul règne
dans notre âme.

[1]. Alléluia, vendredi de la 3ème

semaine de l’Avent.

[2]. Saint Jérôme, Epistolæ, 2, 58, 2.

[3]. Pape François, Audience générale,
12 juin 2013.



[4]. Saint Grégoire le Grand, Homiliæ
in Evangelia, 20, 5.

[5]. Saint Josémaria, Lettre, 28 janvier
1975.

[6]. Saint Josémaria, Lettre 24 mars
1930, n° 21.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-vendredi-de-la-3eme-
semaine-de-lavent/ (31/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-3eme-semaine-de-lavent/

	Méditation : vendredi de la 3ème semaine de l’Avent

