
opusdei.org

Méditation :
Vendredi de la
28ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : témoigner de
la vérité par les actes ; la
sincérité dans
l’accompagnement spirituel ; les
fondements de la vie spirituelle.

- Témoigner de la vérité par les actes

- La sincérité dans
l’accompagnement spirituel

- Les fondements de la vie spirituelle



DANS L’UNE de ces prédications où
des milliers de personnes se
pressaient autour de Jésus, le
Seigneur avertit ses disciples : «
Méfiez-vous du levain des pharisiens,
c’est-à-dire de leur hypocrisie » (Lc
12, 1). Les pharisiens étaient en effet
comme des « sépulcres blanchis »,
qui paraissent beaux à l’extérieur
mais qui, à l’intérieur, ne
contiennent que la mort. Par leur
comportement, ils cachaient la vérité
ou la camouflaient avec de doubles
intentions. Leurs actions étaient
entachées d’orgueil, car ils étaient
plus soucieux d’impressionner les
autres que de les servir.

Après les avoir mis en garde contre
le danger de l’hypocrisie et de la
ruse, le Maître a invité ses disciples à
vivre continuellement dans la vérité :
« Tout ce qui est couvert d’un voile
sera dévoilé, tout ce qui est caché
sera connu. Aussi tout ce que vous
aurez dit dans les ténèbres sera



entendu en pleine lumière, ce que
vous aurez dit à l’oreille dans le fond
de la maison sera proclamé sur les
toits » (Lc 12,2-3). Jésus, qui se
nomme lui-même « le Chemin, la
Vérité et la Vie » (Jn 14, 6), nous
montre le véritable chemin pour
atteindre le Royaume de Dieu :
embrasser la vérité est le moyen de
trouver l’amour, c’est le chemin par
lequel nous nous acheminons vers la
vraie liberté. Sans vérité, il n’y a pas
de chemin, pas de vie. Au contraire,
en cherchant la vérité, nous trouvons
la foi et l’amour, parce qu’en
définitive, la vérité est une
personne : Jésus-Christ lui-même.

En vivant comme des enfants de
Dieu, en montrant son amour aux
autres, nous témoignons de cette
vérité que Jésus a incarnée.
"Demandons-nous: nous qui sommes
chrétiens, quelle vérité attestent nos
œuvres, nos paroles, nos choix? [...]
Nous chrétiens, nous ne sommes pas



des hommes et des femmes
exceptionnels. Nous sommes
cependant des enfants du Père
céleste, qui est bon et ne nous déçoit
pas, et qui met dans nos cœurs
l’amour pour nos frères. Ce n’est pas
tant avec des discours qu’on dit cette
vérité, c’est une manière d’exister,
une manière de vivre et elle se voit
dans chaque acte particulier."[1].

QUAND on demandait à saint
Josémaria quelle était sa vertu
humaine préférée, il répondait
toujours la même chose : la sincérité.
Ses écrits abondent en références à
cette vertu qu’il place au cœur du
développement spirituel du chrétien
qui veut suivre le Christ au milieu du
monde. Ainsi, par exemple, il écrit : «
Tu m’as demandé un conseil qui
t’aide à vaincre dans tes batailles
quotidiennes ; et je t’ai répondu :



quand tu ouvriras ton âme, raconte
en premier lieu ce que tu ne voudrais
pas que l’on sache. Ainsi le diable
sera toujours vaincu. — Sois clair et
simple. Ouvre toute grande ton âme
afin que, jusqu’au dernier recoin, le
soleil de l’Amour de Dieu y pénètre !
» [2]

Dans l’Évangile, nous trouvons de
nombreuses personnes qui, après
avoir confié à Jésus leurs peurs et
leurs fragilités, ont trouvé un nouvel
élan dans leur vie. Dans
l’accompagnement spirituel, nous
avons un frère qui, en marchant à
nos côtés, nous aide à mieux nous
connaître, en essayant d’éclairer les
choses qui nous arrivent pour que
nous puissions découvrir ce que le
Seigneur essaie de nous dire.

Dans la direction spirituelle, la
sincérité ne consiste pas seulement à
parler des choses qui ont mal tourné.
Cette ouverture de l’âme est



également liée à la manifestation de
nos affections et de nos désirs les
plus profonds. Pour cela, il faut
d’abord être honnête avec soi-même.
Découvrir cette dimension intérieure
des réalités qui nous rendent
heureux et tristes nous apporte de
précieuses informations, car elles
nous disent où se trouve notre cœur.
Et cela « requiert la capacité de
s’arrêter, de “couper le pilote
automatique”, de prendre conscience
de notre façon de faire, des
sentiments qui nous habitent, des
pensées récurrentes qui nous
conditionnent, souvent sans que
nous nous en rendions compte » [3].

LA SINCÉRITÉ de vie est compatible
avec les erreurs et les défauts, parce
qu’elle nous pousse à ne pas les
cacher et à nous efforcer de les
corriger. Pour saint Josémaria, cette



simplicité avait une profonde racine
évangélique : « Vois ! Les apôtres
avec toutes leurs misères évidentes
et indéniables, étaient sincères,
simples…, transparents. Tu as, toi
aussi, des misères évidentes et
indéniables. — Puisses-tu ne pas
manquer de simplicité ! » [4]

Le fondateur de l’Opus Dei a
consacré l’une de ses Lettres à
l’humilité dans la vie spirituelle. Il y
encourageait ses enfants à
reconnaître qu’ils avaient des pieds
d’argile et à ne pas avoir peur des
faiblesses qu’ils pourraient
connaître. « Ne nous abusons pas :
nous aurons des misères. Quand
nous serons vieux, aussi : les mêmes
mauvais penchants qu’à vingt ans. Et
la lutte ascétique sera tout aussi
nécessaire, et nous devrons
demander au Seigneur de nous
donner l’humilité. C’est une lutte
constante. Militia est vita hominis
super terram. Mais la paix est juste



dans la guerre ; la paix est la
conséquence de la victoire ! » [5]

Il ajoutait, en outre, où nous
pouvions trouver les fondements sur
lesquels baser notre lutte pour la
sainteté. « Pour nous, le roc est le
suivant : la piété, la filiation divine,
l’abandon entre les mains de Dieu, la
sincérité et le maintien de notre
esprit dans la réalité constante de la
vie ordinaire : “Je t’aime, Seigneur,
ma force. Le Seigneur est mon
rocher, mon refuge et mon
libérateur” (Ps 18, 2-3) » [6]. Parce que
nous nous sentons enfants, nous
savons que Dieu est toujours avec
nous et qu’il est attentif à nos
besoins. Et à côté de lui se trouve
notre Mère, à qui nous pouvons
demander de l’aide pour vivre avec
la sécurité d’enfants bien-aimés.



[1]. Pape François, Audience générale,
14 novembre 2018.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n° 126.

[3]. Pape François, Audience générale,
5 octobre 2022.

[4]. Saint Josémaria, Chemin, n° 932.

[5]. Saint Josémaria, Lettre 2, n° 10.

[6]. Ibid., n° 7.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-vendredi-de-la-28eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-vendredi-de-la-28eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Vendredi de la 28ème semaine du Temps Ordinaire

