opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 21éme semaine
du Temps Ordinaire

Les thémes proposés pour la
méditation du jour sont : pour
servir avec nos talents ; une
peur paralysante ; la valeur de
la vie de tous les jours.

- Pour servir avec nos talents
- Une peur paralysante

- La valeur de la vie de tous les jours




UNE FOIS, Jésus a raconté I’histoire
d’un Maitre « qui partait en voyage :
il appela ses serviteurs et leur confia
ses biens. A I'un il remit une somme
de cinq talents, a un autre deux
talents, au troisiéme un seul talent, a
chacun selon ses capacités. Puis il
partit » (Mt 25, 14-15). L'intention de
I’homme était que ses serviteurs
négocient ce qu’ils avaient recu afin
d’obtenir un certain rendement a son
retour. Le Christ a raconté cette
parabole pour expliquer la nécessité
de faire fructifier les dons naturels et
surnaturels que Dieu nous a donnés.

Comme les serviteurs de la parabole,
le Seigneur nous a donné des talents
uniques, des capacités que nous
pouvons mettre a sa disposition pour
porter du fruit et rendre notre
environnement meilleur. « Dieu
appelle chaque homme a la vie et lui
donne des talents, lui confiant en
méme temps une mission a
accomplir. Il serait insensé de penser



que ces dons nous sont dus, et
refuser de les utiliser reviendrait a
ne pas remplir le but de son
existence » . Pour en tirer le
meilleur parti, il faut d’abord les
reconnalitre, c’est-a-dire identifier ce
que je peux apporter de spécifique
aux autres. Parfois, cela peut étre lié
a notre tempérament : une personne
expansive peut avoir une facilité a
dérider ou a faire rire les autres,
tandis qu’un introverti peut étre plus
enclin a écouter et a reconnaitre les
besoins de ceux qui ’entourent.
D’autres fois, ces talents seront liés a
nos compétences professionnelles,
avec lesquelles nous contribuons a
améliorer la société dans laquelle
nous vivons et qui peuvent
également marquer nos relations.

Dans tous les cas, ce qui est décisif, ce
n’est pas tant ’'ampleur de la trace
que nous pouvons laisser, mais
I’effort pour faire en sorte que le
talent porte ses fruits, accompagné



de la grace divine. Dans la parabole,
le Seigneur loue aussi bien celui qui
a produit cing talents que celui qui
en a donné deux, en reconnaissant
leur engagement a porter du bon
fruit. Ainsi, Jésus veut que nous
valorisions ce que nous avons recu et
que nous soyons reconnaissants pour
les dons des autres. Alors que ’envie
nous pousse a meépriser ce que nous
avons et a nous attrister des talents
des autres, la proposition du Christ
est beaucoup plus enthousiasmante :
il nous invite a mettre en jeu nos
qualités, qu’elles soient nombreuses
ou peu nombreuses, et a jouir du
bien qu’il y a a servir et a se laisser
servir par les dons des autres. «
Déterre ce talent ! Fais-le produire, et
tu savoureras alors la joie de
constater que, dans cette affaire
surnaturelle, il importe peu que le
résultat n’ait pas sur terre un éclat
que les hommes puissent admirer.
L’essentiel c’est de livrer tout ce que
nous sommes et ce que nous avons,



de nous efforcer de faire produire le
talent et de nous acharner

constamment a produire du bon fruit
[2]
» .

[’UN DES SERVITEURS de la parabole
a recu un talent. Cependant, au lieu
de négocier avec lui pour essayer
d’obtenir un retour, il « creusa la
terre et cacha I’argent de son maitre
» (Mt 25,1 8). Lorsque celui-ci revint,
il lui expliqua pourquoi il avait agi
ainsi : « Seigneur, je savais que tu es
un homme dur : tu moissonnes la ou
tu n’as pas semé, tu ramasses la ou tu
n’as pas répandu le grain. J’ai eu
peur, et je suis allé cacher ton talent
dans la terre. Le voici. Tu as ce qui
t'appartient » (Mt 25, 24-25).

Il est normal que, face a la mission
que Dieu nous confie, nous
éprouvions, comme le serviteur de la



parabole, une certaine peur. Nous
craignons de ne pas étre a la hauteur,
d’échouer, de mal paraitre, de perdre
le talent que nous avons recu... Avoir
ce sentiment n’est pas un probléme.
C’est méme une réaction logique : si,
face a ce que le Seigneur nous
demande, nous étions trop confiants
en nos capacités, nous nous
appuierions davantage sur ce que
nous pouvons faire que sur la grace
divine. La peur initiale est bonne
lorsqu’elle nous conduit a nous
abandonner a Dieu, car elle se
transforme alors en confiance. « Ce
serviteur n’a pas une relation de
confiance avec son maitre, mais il a
peur de lui, et cela le bloque. La peur
immobilise toujours et conduit
souvent a de mauvaises décisions. La
peur décourage les gens de prendre
des initiatives, les pousse a se
réfugier dans des solutions sires et
garanties, et ils finissent donc par ne
rien faire de bon. Pour avancer et
grandir sur le chemin de la vie, il ne



faut pas avoir peur, il faut avoir
confiance » “.

La peur chronique peut étre due a
une image défigurée de Dieu. Parfois,
comme le serviteur, nous pensons
que le Seigneur ressemble a un
maitre sévere qui ne cherche qu’a
nous punir. « Si nous avons en nous
cette image erronée de Dieu, notre
vie ne peut étre féconde, car nous
vivrons dans la peur et la peur ne
nous conduira a rien de constructif »
W L’Ecriture Sainte, en revanche,
nous montre un « Dieu tendre et
miséricordieux, lent a la colére, plein
d’amour et de vérité » (Ex 34, 6) ;
plutdt qu'un roi qui punit
impitoyablement les erreurs de ses
sujets, C’est un Pére qui couvre de
baisers son fils qui rentre a la maison
et lui prépare ce qu’il a de meilleur
(cf. Lc 15, 11-32). Dans ce sens, saint
Josémaria disait que Dieu n’est pas
comme un chasseur qui attend la
moindre négligence du gibier pour



I’abattre, mais comme un jardinier «
qui prend soin des fleurs, les arrose,
les protege ; et ne les coupe que
lorsqu’elles sont les plus belles, les
plus luxuriantes » *.

LE MAITRE de la parabole s’adresse
ainsi a chacun des serviteurs qui ont
porté du fruit : « Trés bien, serviteur
bon et fidele, tu as été fidéle pour
peu de choses, je t’en confierai
beaucoup ; entre dans la joie de ton
seigneur » (Mt 25,21). Contrairement
a ce que pourrait penser le troisieme
serviteur, le maitre est plutot
magnanime, car il récompense de
maniere disproportionnée les efforts
de ses ouvriers. Bien que les
serviteurs aient fait peu, ils recevront
quelque chose de bien plus grand
que ce qu’il était humainement
possible d’attendre : une vie avec
leur maitre.



Le Christ montre ainsi que pour
atteindre la vie éternelle, il n’est pas
nécessaire de faire des choses
extraordinaires. Certes, la biographie
de certains saints est marquée par de
tels événements, mais pour la
plupart des gens, Dieu nous conduit
sur un chemin de sainteté ordinaire.
Et ce chemin est caractérisé par
I’amour avec lequel nous
accomplissons les taches que le
Seigneur nous a confiées : le soin de
notre propre famille,
I’accomplissement de notre travail,
les pratiques de piété... Toutes ces
réalités, comme les talents de la
parabole, peuvent prendre des
dimensions inimaginables : en étant
de bons parents, de bons époux, de
bons chrétiens et de bons
travailleurs, nous pouvons jouir de la
gloire du ciel.

« La vie ordinaire n’est pas sans
valeur. Si faire les mémes choses
tous les jours peut sembler plat, plat,



sans inspiration, c’est parce qu’ily a
un manque d’amour. Quand il y a de
I’amour, chaque nouveau jour a une
autre couleur, une autre vibration,
une autre harmonie. Puissiez-vous
tout faire par amour. Ne nous
lassons pas d’aimer notre Dieu : nous
devons utiliser chaque seconde de
notre pauvre vie pour servir toutes
les créatures, par amour pour Notre
Seigneur, parce que le temps de la
vie mortelle est toujours trop court
pour aimer, il est aussi court que le
vent qui passe » . La majeure partie
de la vie de la Vierge Marie s’est
déroulée dans la normalité, comme
une femme de son temps. C’est a elle
que nous pouvons confier les talents
que Dieu nous a donnés, afin de les
faire fructifier dans notre vie
quotidienne.




M Benoit XVI. Angélus, 13 novembre
2011.

?l Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
47,

Bl Pape Francois, Angélus, 19
novembre 2017.

" Ibid.

Bl Saint Josémaria, cité dans Andrés
Vazquez de Prada, Le fondateur de
I’Opus Dei, vol. 3.

® Saint Josémaria, Lettre 1, n° 19.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-samedi-de-la-21eme-
semaine-du-temps-ordinaire/
(04/02/2026)


https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 21ème semaine du Temps Ordinaire

