
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 1ère semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le «
oui » rapide et résolu de saint
Matthieu ; les demandes de
Dieu sont des dons ; remercier
dans la sainte Messe.

- Le "oui" rapide et résolu de saint
Matthieu

- Les demandes de Dieu sont des
dons

- Remercier dans la sainte Messe



JÉSUS passe dans notre vie et nous
appelle. Il l’a fait hier, il le fait
aujourd’hui et il continuera de le
faire. Comme il l’a fait dans la vie de
Matthieu. Le Seigneur vient à notre
rencontre, au milieu de notre
travail : « Suis-moi » (Mc 2, 14). Nous
constatons la rapidité de la réponse
de celui qui deviendra apôtre et
évangéliste. Il n’a pas hésité à
renoncer à sa sécurité ; « connaître le
Christ et le suivre, ce fut tout un » [1].
Peut-être la seule présence de Jésus
l’a-t-elle mis suffisamment en
confiance pour prendre des risques.
Il n’a même pas eu le temps de
penser à ce qu’il allait laisser
derrière lui. Étant futé, il pressent
que c’était là une bonne affaire et il
sait que cette fois-ci la récompense
en sera son bonheur éternel.

Il se peut que, parfois, des doutes
nous assaillent : si nous serons
capables de suivre Jésus jusqu’au
bout, si nous parviendrons à être



fidèles, si nous ne tomberons pas
dans la routine et le découragement.
Quels motifs retardent
habituellement notre réponse
affirmative à ce que Jésus nous
demande ? De toute évidence, un
discernement est nécessaire pour
bien orienter notre vie. D’habitude,
la vocation ne se présente pas de
façon évidente, donc les doutes ne
devraient pas trop nous inquiéter. «
En voyant tant de lumière, tu as eu
un peu peur…, tant et si bien qu’il te
semble maintenant difficile de
regarder, et même de voir. — Ferme
les yeux sur ta misère trop évidente ;
ouvre le regard de ton âme à la foi, à
l’espérance, à l’amour, et va de
l’avant, en le laissant te guider, par
l’intermédiaire de celui qui dirige ton
âme » [2].

Matthieu ne sait pas ce que sa vie va
devenir, de même que son affaire ou
les biens qu’il possédait. Il ne sait
peut-être pas non plus où il habitera



demain, quelle sera la réaction de ses
collègues, ou bien s’il sera capable de
rester pour toujours à côté du
Maître. Tout est nouveau pour lui.
Or, ses vues sont assez larges et son
humilité assez solide pour ne pas se
cantonner derrière ce qu’il connaît
déjà, dans ses limites, ou pour
craindre le qu’en dira-t-on. Il se laisse
gagner par la gratuité de l’offre du
Seigneur. « Lui, notre maître, porte
tout le poids de la croix, ne me
laissant que la part la plus petite et la
plus insignifiante. Il n’est pas
seulement spectateur de mon
combat, mais il y prend part, il gagne
et mène toute la lutte à son terme » 
[3].

« UNE FOIS DE PLUS, nous nous
trouvons devant le paradoxe de
l’Évangile: nous sommes libres en
servant, pas en faisant ce que nous



voulons. Nous sommes libres en
servant, et c’est de là que vient la
liberté. Nous nous trouvons
pleinement dans la mesure où nous
nous donnons, où nous avons le
courage de nous donner ; nous
possédons la vie si nous la perdons
(cf. Mc 8, 35). Cela est pur Évangile » 
[4]. Toute demande que Dieu puisse
nous faire est, en réalité, un cadeau.
Opposer la liberté au don de soi, la
volonté de Dieu au bonheur, c’est le
grand mensonge que le diable nous
susurre. Le Malin a un grand intérêt
à ce que nous ne percevions pas les
dons que Dieu souhaite nous offrir,
ni la beauté du don de soi.

Il est possible que nous pensions
qu’un engagement limite notre
liberté. Parfois, nous pouvons
manquer de confiance en nous pour
tenir la parole donnée si les
circonstances changent plus tard ou
nos sentiments qui, pour le moment,
nous rendent heureux dans une



situation déterminée. Nous ne serons
capables de répondre avec amour,
d’engager notre liberté sans peur,
que si nous nous sommes laissé
gagner par lui. Nous ne répondrons
avec le don de notre vie que si nous
avons d’abord découvert que nous
avons reçu beaucoup plus que ce qui
nous est demandé. Celui qui
penserait, à tort, qu’il fait un don de
la même valeur que le don qu’il a
reçu, trouvera vite des motifs pour
dire « non », pour penser qu’il s’est
trompé, que cela ne vaut peut-être
pas la peine. Celui qui parvient à être
conscient de l’immensité de ce qu’il a
reçu reste bouche bée et essaie de se
remplir d’une reconnaissance
sincère.

« VRAIMENT, il est juste et bon de
t’offrir notre action de grâce,
toujours et en tout lieu », répétons-



nous souvent à la messe. Beaucoup
de préfaces commencent ainsi et
c’est ainsi que nous voudrions
demeurer : dans une action de grâce
continuelle. Même avant de dire oui
à Dieu dans tant d’occasions que
nous ne connaissons pas encore, il
peut nous être utile de lui rendre
grâce par avance. Certains jours, le
chemin devient plus raide, car il
conduit au Calvaire. Rappelons-nous
alors que Jésus a anticipé le don de
son Corps dans la nuit du Jeudi Saint
et qu’il l’a fait dans une célébration
d’action de grâce. Chaque fois que
nous assistons à l’Eucharistie nous
sommes conscients de cette attitude :
« En te rendant grâce il dit la
bénédiction, il rompit le pain et le
donna à ses disciples, en disant… »

Les remerciements sont la meilleure
manière d’accueillir un don. C’est
reconnaître ce don comme tel,
apprécier la gratuité de l’amour de
celui qui nous l’offre. Remercier pour



quelque chose qui comporte un
renoncement a le grand avantage de
nous détacher de tout calcul,
justement du renoncement que cela
comporte. Mattieu a remercié Jésus
pour son appel en organisant un
banquet. Il n’a pas eu d’inconvénient
à inviter ses amis, pécheurs comme
lui : tel était son don à Jésus. « Un
jour le Dieu reconnaissant s’écriera :
« Maintenant mon tour » Oh ! que
verrons-nous alors ? écrivait sainte
Thérèse de Lisieux. Qu’est-ce que
c’est que cette vie qui n’aura plus de
fin ? … Dieu sera l’âme de notre
âme… mystère insondable… L’œil de
l’homme n’a point vu la lumière
incréée, son oreille n’a pas entendu
les incomparables harmonies et son
cœur ne peut pressentir ce que Dieu
réserve à ceux qu’il aime » [5].

Aucun moment n’est meilleur que la
sainte messe pour rendre grâce à
Dieu pour notre vocation, même si
nous en sommes encore à nous



interroger sur ce que l’amour de
Dieu souhaite nous offrir. Mettre là,
tous les jours, notre vocation à côté
du don de Jésus, pour que Dieu le
Père les reçoive ensemble, ne faisant
qu’un seul sacrifice, voilà la plus
grande source de joie. Comme il est
merveilleux que ce soit notre mère,
la Vierge Marie, qui nous ait appris à
rendre grâce dès le premier
moment : « Mon âme exalte le
Seigneur, exulte mon esprit en Dieu,
mon Sauveur ! » (Lc 1, 46-47)

[1]. Saint Josémaria, Forge, n° 6.

[2]. Ibid., n° 1015.

[3]. Saint Paul Le-Bao Tinh, Lettre,
1843, citée dans la Liturgie des
heures du 24 novembre.

[4]. Pape François, Audience générale,
20 octobre 2021.



[5]. Sainte Thérèse de Lisieux, Lettre
94 à sa sœur Céline, 14 juillet 1889.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-

du-temps-ordinaire/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-1ere-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 1ère semaine du Temps Ordinaire

