
opusdei.org

Méditation : Samedi
de la 17ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : ce qui guidait
le cœur d’Hérode ; garder ce qui
compte vraiment pour nous ; un
monde intérieur.

- Ce qui guidait le cœur d’Hérode

- Garder ce qui compte vraiment
pour nous

- Un monde intérieur



HÉRODE avait épousé Hérodiade, la
femme de son frère et emprisonné
Jean-Baptiste. Comme le prophète
n’acceptait pas cette union, le roi
l’avait mis en prison. Bien
qu’Hérodiade ait voulu tuer le
Baptiste, Hérode reconnaissait que
c’était un homme juste et saint et
voulait le protéger. Outre le fait qu’il
l’écoutait avec plaisir, il craignait
qu’une telle condamnation ne
soulève le peuple. Or, le jour de son
anniversaire, « la fille d’Hérodiade
dansa au milieu des convives, et elle
plut à Hérode. Alors il s’engagea par
serment à lui donner ce qu’elle
demanderait » (Mt 14, 6-7). Celle-ci, à
l’instigation de sa mère, demanda la
mort du Baptiste. Hérode, ne voulant
pas rompre son serment ni faire
mauvaise figure devant les invités, a
fait décapiter Jean.

Tout semble indiquer qu’Hérode
n’avait pas de bonnes et fermes
convictions pouvant guider ses



inclinations les plus immédiates. On
pourrait dire que, d’après ce que
nous savons de lui, il se laissait
guider par ce qu’il ressentait
superficiellement à chaque instant.
C’est peut-être ainsi qu’il s’est attaché
à la femme de son frère, qu’il a gardé
Jean en vie et qu’il a offert à la fille
d’Hérodiade tout ce qu’elle voulait,
même si c’était la moitié de son
royaume. Ancrer sa vie sur quelque
chose d’aussi instable et dangereux
que les penchants les plus immédiats
et les plus superficiels conduit, en fin
de compte, à ne pas savoir où
chercher le vrai bonheur. Dans ces
situations, le but, la finalité de
l’action, la raison pour laquelle on
fait les choses, change si souvent que
l’on ne sait plus où l’on va. Cela, en
plus de produire de l’insatisfaction,
peut conduire à de terribles
injustices telles que celles commises
par Hérode envers son entourage et
envers lui-même.



« Beaucoup de gens souffrent parce
qu’ils ne savent pas ce qu’ils veulent
faire de leur vie ; ils n’ont
probablement jamais bien saisi leur
désir le plus profond […]. D’où le
risque de passer sa vie entre des
tentatives et des aventures de toutes
sortes, sans jamais arriver à rien, ou
en gaspillant de précieuses
opportunités » [1]. Nous pouvons
demander à Dieu de nous aider à
identifier les désirs les plus profonds
qu’il a lui-même déposés dans notre
cœur afin qu’en travaillant à les
purifier sur le chemin de la vie ils
nous guident et nous conduisent au
bonheur avec lui, sur la terre et au
ciel.

HÉRODE, en entendant la demande
de la fille d’Hérodiade, « fut contrarié
» (Mt 14, 9). Il sentait qu’il allait faire
quelque chose qu’il ne voulait pas



vraiment faire. À cause de la passion
que cette femme avait provoquée en
lui, parce qu’il n’avait pas éduqué
son cœur à avoir un goût ordonné
pour le bien et la beauté, il allait faire
tuer une personne qu’il considérait
comme respectable. Et cette décision
le remplissait de tristesse, car il allait
sacrifier quelqu’un qu’il estimait.

Apprendre à éduquer le cœur pour
ce qui est précieux, en revanche,
nous remplit de joie, parce que cela
nous permet d’être qui nous voulons
vraiment être. Nous apprenons à
nous réjouir de ce qui est vraiment
bon, parce que nous grandissons
dans la complicité avec la présence
de Dieu chez les gens et dans
l’ensemble de la création.
L’éducation de nos désirs renforce
notre identité et nous protège de tant
de dangers sur le chemin. Un cœur
comme celui d’Hérode, en revanche,
sacrifie ce qui vaut vraiment la peine
— son mariage ou la vie de Jean —



pour un éclair de plaisir ; un cœur
pur, par contre, vibre avec ce qui est
précieux, en jouit, ne se laisse pas
dominer par l’éphémère ou le
superficiel.

Dans ce sens, saint Josémaria disait
que la chasteté est « un combat, non
un renoncement ; répondons par une
affirmation joyeuse, par un
engagement libre et joyeux. Ton
attitude ne doit pas avoir pour seul et
unique objectif d’éviter la chute ou
de fuir l’occasion. Elle ne doit en
aucune façon se limiter à un refus
froid et calculé. Es-tu convaincu que
la chasteté est une vertu et que, en
tant que telle, elle doit croître et se
perfectionner ? » [2] La chasteté ne
consiste pas à ignorer notre
affectivité ou à s’opposer à ce que
nous ressentons. S’il est vrai qu’elle
implique parfois d’agir contre un
penchant immédiat, ce n’est pas là le
but de la vertu, mais plutôt
d’éduquer notre cœur à jouir de



biens plus grands, de ce qui remplit
vraiment notre âme.

NOUS AVONS peut-être tous fait
l’expérience de suivre un film, une
série ou un livre avec un intérêt
particulier. Nos sens sont concentrés
sur ce qui a attiré notre attention.
L’intrigue nous captive tellement que
nous ne prêtons plus attention à ce
qui se passe autour de nous ou aux
soucis qui nous remplissaient
l’esprit. Sans vouloir minimiser la
valeur des ressources qui
contribuent au divertissement,
l’image des sens soumis à une force
extérieure pourrait peut-être aider à
illustrer la suggestion de saint
Josémaria pour prendre soin du
cœur : « Pourquoi regarder au-
dehors, si tu portes “ton univers” en
toi ? » [3] Si l’on porte en soi un
univers, fait de grandes choses,



humaines et divines, vers lesquelles
nous dirigeons nos ambitions et
notre temps, les tentations contre la
chasteté auront beau posséder une
certaine force d’attraction, elles
seront beaucoup plus faciles à
combattre : elles seront perçues
comme une menace pour l’harmonie
de notre monde intérieur, pouvant
nous empêcher de suivre avec
attention ce qui nous intéresse
vraiment.

La chasteté nous permet d’établir des
liens affectifs avec d’autres
personnes et de profiter de tout ce
qui est beau, noble et véritablement
amusant. En revanche, l’absence de
cette vertu nous empêche souvent
d’apprécier les petites choses de la
vie et les relations personnelles,
parce qu’elles sont perçues comme
insignifiantes ou insipides. C’est
pourquoi saint Josémaria disait
aussi : « Parler d’impureté ne m’a
jamais plu. Je veux examiner les



fruits de la tempérance. […] En
vivant de la sorte, avec le sens du
sacrifice, (l’homme) se délivre de
beaucoup d’esclavages et il en vient,
dans l’intimité de son cœur, à
savourer tout l’amour de Dieu. […]
La vie retrouve alors les nuances que
l’intempérance estompait ; nous
sommes en mesure de nous
préoccuper des autres, de partager ce
qui nous appartient avec tout le
monde, de nous consacrer à de
grandes tâches » [4]. Nous pouvons
demander à la Vierge Marie de nous
aider à faire grandir dans notre âme
la vertu de chasteté, afin que nous
puissions apprécier le vrai goût
d’une vie avec son Fils.

[1]. Pape François, Audience générale,
12 octobre 1922.



[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
182.

[3]. Saint Josémaria, Chemin, n° 184.

[4]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
84.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-samedi-de-la-17eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-de-la-17eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi de la 17ème semaine du Temps Ordinaire

