
opusdei.org

Méditation : Samedi
16ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : ne pas
s’étonner de la présence de
l’ivraie ; compter sur la lumière
du Seigneur ; savoir regarder
avec patience.

- Ne pas s’étonner de la présence de
l’ivraie

- Compter sur la lumière du
Seigneur.

- Savoir regarder avec patience.



« SEIGNEUR, n’est-ce pas du bon
grain que tu as semé dans ton
champ ? D’où vient donc qu’il y a de
l’ivraie ? » (Mt 13, 27). Ces questions
de l’Évangile reflètent la surprise des
serviteurs de la parabole qui, après
avoir semé le bon grain, découvrent
que l’ivraie pousse aussi dans le
champ. Ils sont perplexes, ne
comprenant pas son origine. Au
début, ils pensent peut-être que c’est
de leur faute, car pour un œil non
averti, les deux plantes peuvent se
ressembler. Mais ils se rendent vite
compte que leur maître n’aurait rien
permis de mal. Ils vont donc le voir
pour savoir ce qui s’est passé. La
réponse du maître est claire et
simple : « C’est un ennemi qui a fait
cela » (Mt 13, 28).

Plus tard, dans l’explication de cette
parabole ou d’autres liées aux
semailles, Jésus précisera que le
champ peut représenter le monde ou
le cœur de l’homme. D’où le sens



profond de nos questions lorsque
nous sommes surpris par le mal que
nous rencontrons : d’où viennent les
mauvaises affections que nous
découvrons dans notre cœur et
autour de nous ? Face à cette même
préoccupation, saint Josémaria
commentait : « Le monde n’est pas
mauvais, puisqu’il est sorti des mains
de Dieu, puisqu’il est sa création,
puisque Yahvé l’a contemplé et a vu
qu’il était bon. C’est nous, les
hommes, qui le rendons laid et
mauvais, par nos péchés et nos
infidélités »[1].

Voir la présence de mauvaises herbes
dans la société ou en nous-mêmes,
loin de nous décourager, peut nous
aider à être humbles et à faire
confiance à la grâce de Dieu. Nos
propres défauts, lorsque nous les
combattons, nous conduisent au
Seigneur. Il n’est pas scandalisé par
la découverte du mal dans notre vie,
mais il nous pousse à faire croître



tout ce qu’il y a de bon en nous, et
même à utiliser la présence de la
mauvaise herbe pour renforcer notre
désir de le servir. « C’est pourquoi,
lorsque nous ressentons en nous-
mêmes — ou chez les autres — une
quelconque faiblesse, ne nous
étonnons pas : souvenons-nous de
ceux qui, dans leur faiblesse
incontestable, ont persévéré et porté
la parole de Dieu à toutes les nations,
et qui ont été des saints. Soyons prêts
à combattre et à marcher : c’est la
persévérance qui compte » [2].

LA BONNE disposition des serviteurs,
même s’ils arrivent en retard parce
qu’ils n’ont pas été vigilants, les
pousse à prendre une mesure
décisive : détruire les mauvaises
herbes. Mais avant d’agir, ils sont
prudents et décident de demander
d’abord : « Veux-tu que nous allions



les arracher ? » (Mt 13, 28) Le regard
de leur maître va plus loin et il voit
les difficultés qui peuvent surgir
dans l’exécution de cette opération :
« Non, en enlevant l’ivraie, vous
risquez d’arracher le blé en même
temps » (Mt 13, 29).

Il ne suffit pas de vouloir se
débarrasser de l’ivraie. Les énergies
que la perception de l’injustice et du
mal libère dans l’être humain
doivent être correctement canalisées.
Un usage intempestif et imprudent
de ces énergies peut nous entraîner
dans des jugements hâtifs qui nous
empêchent de reconnaître la bonne
graine et de l’arracher en même
temps que la mauvaise herbe. D’où la
nécessité de chercher en nous-
mêmes le bien et le mal qui peuvent
y pousser. « Il existe une belle
méthode pour cela : ce que l’on
appelle l’examen de conscience, qui
consiste à voir ce qui se passe dans
ma vie aujourd’hui, ce qui m’a frappé



dans mon cœur et quelle décision j’ai
prise. Et cela sert précisément à
vérifier, à la lumière de Dieu, où est
la mauvaise herbe et où est la bonne
semence » [3].

Après une première réaction, peut-
être impétueuse, la prudence veut
que nous nous tournions vers le
Seigneur dans notre prière et que
nous lui demandions de nous aider à
comprendre les événements à la
lumière de son regard. Nous
chercherons ses conseils et ceux des
personnes qui peuvent nous aider.
Nous leur dirons peut-être ce que
nous avons l’intention de faire et
comment nous voyons les choses, en
leur permettant de nous suggérer
d’autres points de vue, comme le
Seigneur le fait dans la parabole : «
Laissez-les pousser ensemble jusqu’à
la moisson » (Mt 13, 30).



LA RÉSOLUTION de laisser pousser
ensemble le blé et l’ivraie n’est pas
une question de calcul ou de paresse.
Il s’agit plutôt de la capacité à
percevoir le bien comme quelque
chose à protéger jusqu’à ce qu’il ait
mûri, car il n’est souvent pas facile
de le distinguer du mal. « Dans le
champ du Seigneur, c’est-à-dire dans
l’Église, il arrive que ce qui était du
blé devienne de l’ivraie et que ce qui
était de l’ivraie devienne du blé, et
personne ne sait ce qu’il en sera dans
l’avenir. C’est pourquoi le père de
famille ne permettait pas à ses
ouvriers indignés d’arracher l’ivraie ;
ils voulaient l’arracher, mais il ne
leur permettait pas de séparer
l’ivraie » [4].

La mauvaise graine, dans notre vie
quotidienne, peut être plus difficile à
reconnaître quand elle a l’air bonne.
« La méthode du diable consiste
toujours à mélanger la vérité avec
l’erreur, et à revêtir l’erreur des



apparences et des couleurs de la
vérité, afin de pouvoir séduire
facilement ceux qui sont trompés » [5]

L’ennemi cherchera à nous tromper
en nous poussant à faire quelque
chose de bien, tant que ce n’est pas la
semence que Dieu veut planter en
nous. Et ce n’est que lorsque le temps
a passé et que nous en voyons les
conséquences, que nous nous
rendons compte que cela n’a pas
produit le fruit que nous attendions.

C’est pourquoi, lorsque nous
essayons d’aider quelqu’un, il est
important de garder à l’esprit que les
personnes ne changent pas du jour
au lendemain : nous avons tous
besoin d’un regard plein de
compréhension et d’affection pour
apprendre à distinguer l’ivraie et le
bon grain qui poussent en même
temps dans notre propre vie. Nous
pouvons également apprendre des
effets de la mauvaise graine —
lorsque nous commettons des



erreurs — pour décider avec plus de
conviction de faire pousser la bonne
graine et de consacrer nos énergies
les plus nobles à faire le bien. « La
patience n’est pas seulement une
nécessité, mais une vocation : si le
Christ est patient, le chrétien est
appelé à être patient. Cela exige
d’aller à contre-courant de la
mentalité généralisée d’aujourd’hui,
où dominent la précipitation et le
“tout, tout de suite” ; où, au lieu
d’attendre que les situations
mûrissent, on les force, en
s’attendant à ce qu’elles changent
instantanément. N’oublions pas que
la hâte et l’impatience sont les
ennemis de la vie spirituelle.
Pourquoi ? Dieu est amour, et celui
qui aime ne se fatigue pas, ne s’irrite
pas, ne donne pas d’ultimatum, mais
sait attendre » [6]. La Vierge Marie, en
tant que bonne mère, peut nous
aider à comprendre que l’amour est
patient et respecte le rythme des
autres.



[1]. Saint Josémaria, Entretiens, n° 114.

[2]. Saint Josémaria, Lettre 2, n° 48.

[3]. Pape François, Angélus, 23 juillet
2023.

[4]. Saint Augustin, Sermon 73 A
(Caillau II, 5), 1.

[5]. Saint Jean Chrysostome,Homélies
sur saint Matthieu, 46, 1.

[6]. Pape François, Audience générale,
27 mars 2024.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-samedi-16eme-semaine-du-

temps-ordinaire/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-samedi-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Samedi 16ème semaine du Temps Ordinaire

