
opusdei.org

Méditation :
Mercredi de la
29ème semaine du
Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : le goût de la
cité de Dieu ; orienter nos
efforts vers le Seigneur ;
l’amour de la confession.

- Le goût de la cité de Dieu

- Orienter nos efforts vers le Seigneur

- L’amour de la confession



DANS SA LETTRE aux Romains, saint
Paul a voulu mettre en garde les
chrétiens contre la réalité du péché
et les a encouragés à se mettre
entièrement au service du Seigneur :
« Il ne faut donc pas que le péché
règne dans votre corps mortel et
vous fasse obéir à ses désirs. Ne
présentez pas au péché les membres
de votre corps comme des armes au
service de l’injustice ; au contraire,
présentez-vous à Dieu comme des
vivants revenus d’entre les morts,
présentez à Dieu vos membres
comme des armes au service de la
justice » (Rm 6, 12-13).

Saint Paul, comme beaucoup de
saints, est bien conscient de tout ce
que le péché nous promet et de tout
ce qu’il ne nous donne pas ; de tout
ce qu’il nous enlève et de tout ce qu’il
nous offre ; des attentes qu’il fait
naître et de l’amertume qu’il laisse
derrière lui. Le péché donne à
l’homme une souveraineté



seulement apparente et nous fait
nous méfier de la souveraineté de
Dieu, au point que sa présence
s’estompe à l’horizon de notre propre
existence. « Deux amours ont donné
naissance à deux cités », écrit saint
Augustin, « l’amour de soi jusqu’au
mépris de Dieu, la terrestre, et
l’amour de Dieu jusqu’au mépris de
soi, la céleste. La première se glorifie
d’elle-même, la seconde se glorifie du
Seigneur » [1]. Parfois, la tentation
met en évidence les avantages
immédiats apparents du péché, ce
qui peut être agréable. Cependant, la
tentation nous cache toujours ce que
le péché nous enlèvera, le bien que
nous manquerons, la ville que nous
abandonnerons, les relations que
nous endommagerons.

C’est dans la mesure où nous
prenons des positions dans notre vie,
socialement et professionnellement,
que nous devenons ce que nous
choisissons, nous nous identifions à



l’objet de nos déterminations et nous
développons une inclinaison vers les
biens, réels ou apparents, que nous
poursuivons. Si nous choisissons le
péché, nous nous inclinons
progressivement vers la cité des
hommes. Si nous optons pour le bien,
même si c’est parfois difficile, notre
cœur acquiert une connaturalité au
bien, un goût pour la cité de Dieu.
Nous acquérons ainsi un regard « qui
nous permet de voir les réalités
terrestres dans une nouvelle lumière
spirituelle, la liberté d’aimer Dieu et
nos frères d’un cœur pur et de vivre
dans la joyeuse espérance de
l’avènement du Royaume du Christ » 
[2].

AU COURS de sa prédication, Jésus
rappelle que faire le bon choix,
former un cœur enclin à ses
commandements, c’est possible et



nécessaire. Et pour illustrer ce qu’il
veut partager avec ses auditeurs, il a
recours à une parabole. Il leur parle
d’un intendant dont le maître lui a
laissé la charge du domaine. Ce
serviteur, sachant que son maître
était loin et n’arriverait pas de sitôt,
s’est comporté de manière égoïste et
cruelle. Lorsque le maître est arrivé,
il l’a surpris dans cet état et l’a puni
sévèrement. Peut-être ce serviteur
pensait-il pouvoir se permettre de
vivre aux dépens de son maître. Il
s’est peut-être convaincu qu’il était
maître de la situation, qu’il savait
comment calculer l’arrivée du maître
et qu’il serait capable de dissimuler
ses mauvaises actions et de se
présenter comme quelqu’un de
respectable. Mais la parabole laisse
entendre qu’il s’agit là d’une fausse
sécurité.

Orienter notre cœur vers le bien
n’est pas quelque chose qui se fait du
jour au lendemain. Le Seigneur,



comme il l’a fait avec son serviteur,
nous donne un temps pour que, avec
sa grâce et notre liberté, nous
puissions orienter nos efforts et nos
espoirs vers lui, parce que c’est ce
qui nous rendra vraiment heureux.
Et cela se traduit par des
conséquences concrètes dans notre
vie quotidienne qui, si elles sont
vécues de manière authentique, nous
font découvrir le bonheur de vivre
près de Dieu. « Si, par exemple, un
jeune souhaite devenir médecin, il
devra entreprendre un parcours
d’études et de travail qui occupera
quelques années de sa vie et, par
conséquent, il devra fixer des limites,
dire “non”, tout d’abord à d’autres
études, mais aussi à d’éventuels
divertissements ou distractions,
surtout dans les moments d’études
plus intenses. Mais le désir de
donner une direction à sa vie et
d’atteindre cet objectif — devenir
médecin en était l’exemple — lui
permet de surmonter ces difficultés.



Le désir rend fort, courageux, il
permet d’aller toujours de l’avant » 
[3]. C’est pourquoi saint Josémaria
utilisait l’image du combat pour
parler de la sainteté : un chemin où
l’on trouve des épreuves mais aussi
la paix. « Qui dit amour dit
constance, intégrité : capacité de se
donner, de se sacrifier, de renoncer à
soi-même ; et c’est dans ce don de soi,
dans ce sacrifice et ce renoncement,
que l’on trouve la souffrance, la
contradiction, mais aussi le bonheur
et la joie. Une joie que rien ni
personne ne pourra nous enlever » 
[4].

L’UN DES MOYENS que Dieu nous a
donnés pour tourner nos cœurs vers
lui est la confession. Lorsque nous
nous approchons de ce sacrement,
c’est Jésus qui nous encourage et
nous conforte. « Notre secours est le



nom du Seigneur qui a fait le ciel et
la terre » (Ps 123, 8). Et c’est au nom
du Seigneur que le prêtre pardonne
nos péchés. Pour ceux qui ne se
confessaient pas depuis longtemps,
c’est un moment marquant. Mais
pour ceux qui se confessent
régulièrement, leurs confessions
peuvent leur paraître un peu
routinières. À ce propos, saint
Josémaria rappelait que « notre
Seigneur a institué le sacrement de
pénitence non seulement pour
pardonner les péchés, mais aussi
pour nous donner de la force et pour
nous permettre de recevoir un
accompagnement et une aide
spirituelle » [5]. En d’autres termes,
bien que la confession puisse nous
sembler banale, Dieu nous donne sa
grâce pour affronter les luttes qui
rythment notre journée et pour nous
libérer du péché : « Je vous veux
rebelles, libres de tout lien, car je
vous veux — le Christ nous veut —
enfants de Dieu. Esclavage ou



filiation divine : voilà le dilemme de
notre vie » [6].

Dans chaque confession, nous
rencontrons le père de la parabole
qui nous attend et qui désire
ardemment que nous retournions à
la maison. « Trop souvent, nous
pensons que la Confession consiste à
aller vers Dieu la tête baissée. Mais
ce n'est pas d'abord nous qui
revenons au Seigneur, c'est Lui qui
vient nous visiter, nous combler de
sa grâce, nous réjouir de sa joie. Se
confesser, c'est donner au Père la joie
de nous relever. Au centre de ce que
nous allons vivre, il n’y a pas nos
péchés ; ils sont là, mais pas au
centre. Son pardon, c’est cela le
centre. » [7]. C’est pourquoi saint
Josémaria encourageait ses enfants à
aimer ce sacrement : « Pour moi,
c’est une grande joie de recourir à ce
moyen de grâce, parce que je sais
que le Seigneur me pardonne et me
remplit de force. Et je suis persuadé



qu’avec la pieuse pratique de la
confession sacramentelle, on
apprend à avoir plus de contrition et
donc plus d’amour » [8]. Nous
pouvons demander à la Vierge Marie
de nous aider à expérimenter la joie
de recevoir le Seigneur dans notre
maison chaque fois que nous nous
approchons du sacrement de la
confession.

[1]. Saint Augustin, De civitate Dei, 14,
28.

[2]. Pape François, Homélie, 15 août
2014.

[3]. Pape François, Audience générale,
12 octobre 2022.

[4]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 75.



[5]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une méditation, 8 octobre 1972.

[6]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
38.

[7]. Pape François, Homélie, 25 mars
2022.

[8]. Saint Josémaria, Seul à seul avec
Dieu, n° 259.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-mercredi-de-la-29eme-

semaine-du-temps-ordinaire/
(12/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mercredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mercredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mercredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mercredi-de-la-29eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mercredi de la 29ème semaine du Temps Ordinaire

