
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 3ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : la clé
pour ouvrir la porte de la
sainteté ; guide pour une vie
heureuse ; un cœur docile.

- La clé pour ouvrir la porte de la
sainteté

- Guide pour une vie heureuse

- Un cœur docile



UNE ÉNORME foule s’est rassemblée
autour de Jésus. Sa vie publique a à
peine commencé qu’il suscite déjà
toute sorte de passions. Beaucoup
écoutent attentivement,
enthousiasmés par les guérisons qu’il
opère. D’autres, cependant,
planifient déjà comment se
débarrasser de lui, car il s’est
présenté comme le Fils de Dieu et a
déclaré que l’homme est plus
important que le sabbat. La foule qui
l’entoure est si grande que même sa
mère et ses disciples ne peuvent
s’approcher de lui. Lorsque Jésus est
averti par plusieurs qu’on le cherche,
il répond : « Qui est ma mère ? qui
sont mes frères ? » Et il conclut : «
Voici ma mère et mes frères. Celui
qui fait la volonté de Dieu, celui-là est
pour moi un frère, une sœur, une
mère » (Mc 3, 33-35).

La question de Jésus peut sembler
trahir une certaine indifférence,
comme s’il ne savait pas qui sont sa



mère et ses frères. Cependant, avec
ce qu’il ajoute ensuite, il laisse
entrevoir le fondement de la parenté
qu’il a avec eux. Ce ne sont pas
seulement ceux qui le suivent de près
ou avec lesquels il a le plus
confiance. Non, la familiarité avec lui
peut être acquise par tous ceux qui
cherchent à faire la volonté de Dieu.
Ses disciples sont ceux qui ont placé
toutes leurs attentes et leurs espoirs
en lui, de sorte que leur vie tourne
autour de ce qu’il veut. Bien qu’ils
aient à purifier leur manière de
comprendre et de suivre le Maître, ils
reconnaissent qu’ils trouveront, avec
lui, la volonté divine pour chacun, et
que cette marche commune doit
devenir le point de référence de
toute leur existence. C’est la clé qui
ouvre la porte de la sainteté : vivre
selon la volonté de Dieu. Comme le
Christ l’affirmera en une autre
occasion : « Ce n’est pas en me
disant : “Seigneur, Seigneur !” qu’on
entrera dans le royaume des Cieux,



mais c’est en faisant la volonté de
mon Père qui est aux cieux » (Mt 7,
21).

NOMBREUX sont les moments où
Jésus affirme que sa priorité est
d’accomplir ce que son Père attend
de lui. Même lorsqu’il est enfant et
qu’il reste à Jérusalem, il répond
ainsi lorsque Marie et Joseph le
rencontrent au Temple : « Ne saviez-
vous pas qu’il me faut être chez mon
Père ? » (Lc 2, 49). Plus tard, il dira
aussi que sa nourriture consiste à
faire la volonté de celui qui l’a
envoyé (cf. Jn 4, 34). Tel était le désir
qui guidait toute son existence.

Celui qui veut imiter le Christ peut
constater qu’il ne sait pas à chaque
fois ce que Dieu attend de lui. Et
même s’il le découvre, il peut aussi se
sentir contrarié. En ce sens, il est



réconfortant de savoir qu’à
Gethsémani Jésus a également fait
l’expérience de la tension entre ses
forces et ce que son Père lui
demandait : « S’il est possible, que
cette coupe passe loin de moi !
Cependant, non pas comme moi, je
veux, mais comme toi, tu veux » (Mt
26, 39). Il savait qu’il était difficile de
faire ce qu’il était venu accomplir
dans ce monde. Mais le désir de faire
la volonté de son Père était plus
grand que ce fardeau.

L’amour de la volonté de son Père a
donné à Jésus un jugement approprié
sur la valeur des réalités terrestres :
« Mon jugement est juste, parce que
je ne cherche pas à faire ma volonté,
mais la volonté de Celui qui m’a
envoyé « (Jn 5, 30). C’est ce jugement
qui nous permet de mener une vie
heureuse, car Dieu est le premier à
désirer notre bien sur la terre et dans
le ciel. Personne ne sait mieux que
lui comment construire ce bonheur,



qui peut souvent aller de pair avec le
sacrifice et la douleur. Aimer sa
volonté ne consiste pas à se
soumettre à certaines conditions en
vue d’une récompense future, mais à
avoir confiance dans la bonté des
plans de Dieu, qui sont aussi ses
plans pour nous : son désir est de
partager son bonheur avec nous,
même s’il n’est pas complet sur terre.
Comme saint Jean l’écrit : « Et nous,
nous avons reconnu l’amour que
Dieu a pour nous, et nous y avons
cru. Dieu est amour : qui demeure
dans l’amour demeure en Dieu, et
Dieu demeure en lui » (1 Jn 4, 16).

SAINT JOSÉMARIA a souvent parlé de
l’obéissance intelligente : Dieu ne
nous impose pas une obéissance
aveugle. En effet, cette vertu ne
consiste pas simplement à exécuter
ce que quelqu’un d’autre nous a



demandé, mais plutôt à mettre en jeu
nos capacités à réaliser ce but. C’est
précisément au Jardin des Oliviers
que Jésus évalue comment agir face à
ce que son Père lui demande. En
réorientant sa volonté humaine vers
un plein oui à Dieu, « il nous dit que
l’être humain n’atteint sa véritable
hauteur, ne devient divin, qu’en
conformant sa propre volonté à la
volonté divine » [1].

Il est normal que parfois nous ne
sachions pas quelle est la volonté de
Dieu. C’est pourquoi nous
recherchons l’aide d’un guide
spirituel, de quelqu’un pouvant nous
prodiguer de bons conseils. En même
temps, il ne sera pas toujours facile
de reconnaître le sens de ce qui nous
propose lorsqu’il contredit ce que
nous pensions. En effet, personne
n’est infaillible et personne ne peut
transmettre directement la volonté
de Dieu. Mais nous savons aussi que
nous non plus nous ne sommes pas



infaillibles et que nous pouvons nous
tromper. Et même si les conseils ne
s’identifient pas toujours
nécessairement à ce que Dieu veut, le
Seigneur apprécie notre volonté de
les suivre, par amour. C’est ce que le
prophète Samuel a dit à Saül lorsqu’il
a désobéi à Dieu : « Le Seigneur
aime-t-il les holocaustes et les
sacrifices autant que l’obéissance à
sa parole ? » (1 S 15, 22). Il a ainsi
clarifié « la hiérarchie des valeurs : il
est plus important d’avoir un cœur
docile et d’obéir que de faire des
sacrifices, des jeûnes, des pénitences
» [2].

Saint Luc fait remarquer qu’après
avoir retrouvé Jésus dans le Temple
ni Marie ni Joseph n’ont compris ce
qui s’était passé. Cependant, il
signale que « sa mère gardait dans
son cœur tous ces événements » (Lc
2, 51). En d’autres termes, qu’elle a
considéré ce qui lui arrivait afin
d’essayer de découvrir pourquoi le



Seigneur l’avait permis. En effet, il
existe des réalités que nous ne
parviendrons à comprendre
pleinement qu’avec le temps. Et
Marie, dans son obéissance, a su
faire confiance à la volonté de Dieu.

[1]. Benoît XVI, Audience générale, 1er

février 2012.

[2]. Pape François, Homélie, 20 janvier
2020.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-3eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 3ème semaine du Temps Ordinaire

