
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 21ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Le
Christ ne rejette pas les
pharisiens ; ll veut comprendre
la validité des préceptes ;
purifier de l’intérieur.

- Le Christ ne rejette pas les
pharisiens.

- Il veut comprendre la validité des
préceptes.

- Purifier de l’intérieur.



L’ÉVANGILE nous présente de
nombreuses rencontres de Jésus avec
les scribes et les pharisiens. Nous le
voyons souvent dialoguer avec eux,
cherchant inlassablement leur
conversion ; ce qui n’est pas
surprenant, car « le Fils de l’homme
est venu chercher et sauver ce qui
était perdu » (Lc 19, 10), et le Christ
considérait ces personnes comme
plus éloignées du Royaume de Dieu
que les collecteurs d’impôts et les
prostituées (cf. Mt 21, 31). Nous
savons que le Seigneur ne refuse pas
d’aider ceux qui sont dans le besoin
et qu’il fait tout ce qui était en son
pouvoir pour retrouver les brebis
perdues. Et ces brebis perdues, qui
étaient quelques-uns des scribes et
des pharisiens, lui ont coûté de
grands efforts. Dans sa vie terrestre
— et pour autant que nous puissions
en juger — il n’a pu compter que sur
quelques victoires. Avant même sa
passion et sa mort, nous trouvons
parmi ses disciples un docteur de la



loi, même s’il le fait en secret (cf. Jn 7,
50 ; Jn 19, 38). Après sa résurrection,
certains pharisiens embrasseront la
foi (cf. Ac 15, 5). Parmi eux, certains
reprendront les mêmes schémas de
la Loi Ancienne, ce qui créera
quelques difficultés dans la première
communauté chrétienne (cf. Ac 15,
5) ; d’autres, comme Paul (cf. Ac 23,
6), auront une efficacité
merveilleuse.

Jésus ne s’est probablement pas senti
très à l’aise lors de certaines de ces
rencontres avec des membres de
l’autorité juive. Il savait souvent que
tout ce qu’ils attendaient de lui était
une déclaration pour l’accuser. Il
était également peiné par
l’aveuglement de leur cœur, qui les
empêchait d’accepter la bonne
nouvelle qu’il annonçait. Néanmoins,
le Christ ne s’est pas détourné d’eux.
Selon nos schémas, il aurait peut-être
été préférable de ne s’entourer que
de ceux qui comprenaient son



message et l’écoutaient avec
affection, mais le Seigneur n’a pas
refusé le dialogue avec ceux qui ne
l’aimaient pas. Après tout, Dieu ne
veut pas « la mort du méchant, mais
qu’il se détourne de sa voie» (Ez
33,11). Lorsqu’il s’adresse à eux, il le
fait avec le désir de les faire changer
de voie, même s’il le fait plus
durement : « Malheureux êtes-vous,
scribes et pharisiens hypocrites,
parce que vous payez la dîme sur la
menthe, le fenouil et le cumin, mais
vous avez négligé ce qui est le plus
important dans la Loi : la justice, la
miséricorde et la fidélité » (Mt 23,
23).

Nous pouvons demander au Seigneur
de nous aider à avoir cette soif
d’âmes qui nous pousse à chercher le
salut des gens, même de ceux qui ne
nous comprennent peut-être pas. «
Nous voulons faire du bien à tous,
écrivait saint Josémaria, à ceux qui
aiment Jésus-Christ et à ceux qui le



détestent peut-être. C’est pourquoi
nous devons essayer de les traiter
avec affection, de les aider à trouver
la foi, de noyer le mal, je le répète,
dans une abondance de bien. Nous
ne devons considérer personne
comme un ennemi : s’ils combattent
l’Église par mauvaise foi, notre
conduite humaine droite, ferme et
aimable, sera le seul moyen pour
qu’ils découvrent, avec la grâce de
Dieu, la vérité, ou du moins qu’ils la
respectent» [1]

LE CHRIST reproche aux pharisiens
et aux scribes d’observer
rigoureusement les règles humaines
en négligeant les préceptes divins
fondamentaux. Cependant, il ne
critique pas le fait que ces règles
existent. Jésus affirme qu’il est
nécessaire de les garder, mais sans
oublier l’essentiel, qui est la Loi



donnée par Dieu. Et cela est possible
si nous essayons de voir le bien qui
se cache derrière tout ce que nous
faisons : la justice, la miséricorde, la
fidélité… en un mot, l’amour, « car
toute la Loi est accomplie dans
l’unique parole que voici : Tu
aimeras ton prochain comme toi-
même » (Ga 5,14). Le problème de
certains scribes et pharisiens est
qu’ils ont perdu la véritable
perspective de toutes ces règles et
qu’ils sont devenus des guides
aveugles, capables de filtrer un
moucheron et d’avaler un chameau
(cf. Mt 23, 24).

Développer cette attitude de vouloir
comprendre pour vivre sa relation
avec Dieu avec une « volonté actuelle
» [2], par amour, n’est ni automatique
ni simple. C’est pourquoi saint
Josémaria parlait de la formation
comme d’une bataille qui, en plus
d’être ardue, « ne s’arrête jamais » [3].

La Loi demande à être comprise,



parce qu’elle a été donnée pour des
êtres intelligents, qui sont invités à se
laisser guider par elle de manière
profonde et non superficielle. « Être
saints, commente le prélat de l’Opus
Dei, ce n’est pas faire de plus en plus
de choses ou remplir certaines
normes que nous nous sommes
fixées comme tâche. Le chemin de la
sainteté, comme nous l’explique saint
Paul, consiste à seconder l’action de
l’Esprit Saint, jusqu’à ce que le Christ
soit formé en nous (cf. Ga 4, 19) » [4]

Ainsi, nous pouvons voir tout ce que
la vie chrétienne implique —
commandements, règles de piété,
œuvres de miséricorde… — comme
des moyens qui nous conduisent à
nous identifier au Seigneur. Ces
pratiques « font partie d’un dialogue
d’amour qui embrasse toute notre
vie et nous conduit à une rencontre
personnelle avec Jésus-Christ. Ce sont
des moments où Dieu nous attend
pour partager sa vie avec la nôtre"» [5]



« MALHEUREUX êtes-vous, scribes et
pharisiens hypocrites, parce que
vous purifiez l’extérieur de la coupe
et de l’assiette, mais l’intérieur est
rempli de cupidité et d’intempérance
» (Mt 23, 25). Jésus s’attaque à la
racine du problème. Il souligne le
contraste entre ce que ces personnes
montrent à l’extérieur — prières
bruyantes, jeûnes ostentatoires… —
et ce qu’elles portent à l’intérieur —
le désir de paraître, la recherche de
reconnaissance.…« Nous devons dire
non à la “culture du maquillage”, qui
nous apprend à soigner les formes
extérieures. Mais c’est le cœur,
l’intérieur de l’homme, précieux aux
yeux de Dieu, qui doit être purifié et
gardé, et non l’extérieur, qui
disparaît » [6].

La voie indiquée par Jésus est de se
purifier de l’intérieur vers
l’extérieur. « Pharisien aveugle,



purifie d’abord l’intérieur de la
coupe, afin que l’extérieur aussi
devienne pur » (Mt 23, 26). Nous
comprenons ainsi que la formation
que le Seigneur veut pour nous ne
consiste pas à accumuler un grand
nombre d’informations, mais exige
un développement de l’intériorité de
la personne. Il ne s’agit pas
d’accueillir de nombreuses semences
qui poussent rapidement en surface
pour donner une impression de
fécondité. Il s’agit plutôt de travailler
dans une terre profonde et riche,
capable de faire germer la graine
plantée par Jésus-Christ dans notre
âme.

C’est une tâche qui incombe à chacun
d’entre nous, avec l’aide de la grâce.
Si les bonnes actions extérieures
peuvent peut-être être réalisées en
partie grâce à l’influence des autres
— soit parce qu’ils nous encouragent,
soit parce que l’environnement nous
y pousse — nous sommes



responsables du développement de
notre intériorité, c’est-à-dire de la
construction d’un monde intérieur
qui apprécie le bien que nous faisons
et rejette le mal non pas parce qu’il
est un interdit, mais parce qu’il nous
éloigne du bonheur que nous
désirons. Et cela « exige la capacité
de s’arrêter, de “couper le pilote
automatique”, de prendre conscience
de notre façon de faire, des
sentiments qui nous habitent, des
pensées récurrentes qui nous
conditionnent, et souvent sans que
nous nous en rendions compte » [7].

La Vierge Marie est un modèle
d’intériorité attentive qui accueille la
Parole et lui permet de porter du
fruit (cf. Lc 11, 28). Elle peut nous
aider à marcher fidèlement,
inébranlablement, sur les pas de son
Fils.



[1]. Saint Josémaria, Lettre 4, n° 24

[2]. Saint Josémaria, Chemin, n° 293

[3]. Saint Josémaria, notes prises lors
d’une réunion de famille, 18 juin
1972.

[4]. Mgr Fernando Ocariz, Lettre
pastorale, 28 octobre 2020, n° 6.

[5]. Ibid.

[6]. Pape François, Homélie, 3
novembre 2018.

[7]. Pape François, Audience, 5 octobre
2022.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-mardi-de-la-21eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-21eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 21ème semaine du Temps Ordinaire

