
opusdei.org

Méditation : Mardi
de la 19ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : être des
enfants ayant besoin des
autres ; la logique du jeu ; les
pauvres nous montrent Dieu.

- Être des enfants ayant besoin des
autres

- La logique du jeu

- Les pauvres nous montrent Dieu



SAINT MATTHIEU rassemble dans
son Évangile cinq grands discours de
Jésus. L’un d’entre eux commence
par une question que lui posent ses
disciples : « Qui donc est le plus
grand dans le royaume des Cieux ?
» (Mt 18, 1). Le Seigneur répond par
un exemple frappant : « Alors Jésus
appela un petit enfant ; il le plaça au
milieu d’eux, et il déclara : “Amen, je
vous le dis : si vous ne changez pas
pour devenir comme les enfants,
vous n’entrerez pas dans le royaume
des Cieux” » (Mt 18, 2-3). Devant un
auditoire qui cherchait peut-être à
acquérir des mérites afin d’avoir une
position privilégiée auprès du
Maître, le Christ démonte toute la
logique humaine. Ce ne sont pas nos
réussites qui nous assurent une place
d’honneur dans le Royaume, mais la
lutte pour devenir comme des
enfants et accepter humblement nos
limites. Les enfants vivent dans
l’abandon, confiants dans la capacité
des adultes à régler les problèmes



qui se présentent et insouciants de
leur réputation. Les petits
comprennent que leur vraie richesse
est celle qu’ils reçoivent de Dieu et
des autres.

Si l’on observe le comportement des
enfants, on constate qu’ils
recherchent avant tout l’attention de
leurs aînés. « Ils doivent être au
centre, pourquoi ? parce qu’ils sont
fiers ? non ! parce qu’ils ont besoin
de se sentir protégés » [1]. Il faut aussi
que nous mettions Jésus au centre de
notre vie. Un petit sait qu’il ne peut
rien faire tout seul. Au fur et à
mesure qu’il grandit, il acquiert plus
d’indépendance et beaucoup, à
l’adolescence, passent à l’extrême
opposé : ils pensent qu’ils se suffisent
à eux-mêmes et qu’ils n’ont besoin de
rien de la part des autres. L’étape
suivante de la maturité consiste à
reconnaître que les personnes qui
nous entourent ont beaucoup à nous



apporter : sans elles, nous ne serions
pas la même personne.

Il en va de même dans notre vie
intérieure. Nous apprenons à
fréquenter Dieu par nos parents, un
catéchiste ou un prêtre. Peut-être
pensons-nous que le moment
viendra où nous n’aurons plus
besoin de l’aide des autres. À ce
propos, saint Josémaria disait que les
grandes erreurs des gens « celles qui
ravagent profondément l’âme, et qui
sont parfois presque irréparables,
sont toujours provoquées par
l’orgueil, qui porte à se croire adulte,
autosuffisant. Dans ces cas-là
l’individu est comme incapable de
demander de l’aide à qui pourrait la
lui fournir, non seulement à Dieu,
mais à l’ami, au prêtre. Cette pauvre
âme, isolée dans son malheur,
s’enfonce dans le désarroi, dans
l’égarement » [2]. C’est pourquoi le
fondateur de l’Opus Dei
recommandait d’encourager le désir



d’être comme les petits pour que la
vie soit grande : « Soyez vraiment
comme des enfants ! Plus vous le
serez, mieux ce sera. C’est là
l’expérience d’un prêtre qui a dû se
relever bien souvent tout au long de
ces trente-six années — qu’elles ont
été courtes et longues à la fois ! — au
cours desquelles il s’efforce toujours
d’accomplir une Volonté précise de
Dieu. Une chose m’a toujours aidé :
l’idée que je continue d’être un
enfant ; c’est pourquoi je me blottis
continuellement dans le giron de ma
Mère et contre le Cœur du Christ,
mon Seigneur » [3].

SI NOUS REGARDONS à nouveau
comment sont les enfants, nous
pouvons découvrir un autre aspect
de leur conception de la vie : ils
aiment jouer. Et souvent, ils ne se
contentent pas de s’amuser avec



leurs camarades, mais veulent que
leurs parents participent au jeu. Pour
un adulte, cela signifie abandonner
sa propre logique et redevenir petit.
« Si nous voulons qu’ils s’amusent,
nous devons comprendre ce qu’ils
aiment et ne pas être égoïstes » [4].
D’une certaine manière, il s’agit de
mettre de côté ses préoccupations
personnelle, probablement bien plus
urgentes que ce jeu, et de penser à ce
que l’enfant attend à ce moment-là
de ses parents. Nous pouvons
également développer cette attitude
avec les personnes qui nous
entourent. Lorsque nous avons un
geste de service ou d’affection avec
quelqu’un, nous suivons la logique
du jeu : nous identifions ce dont
l’autre peut avoir besoin et nous
essayons de le satisfaire.

Parfois, en effet, il n’est pas facile de
trouver le temps de jouer, c’est-à-dire
d’avoir ces attentions avec les autres.
Cependant, saint Josémaria



considérait que ces manifestations
d’affection étaient d’une importance
décisive pour son propre bonheur et
celui des autres. C’est pourquoi il
encourageait ses enfants : " Je ne
crains pas de le répéter plusieurs
fois. L’amour, tous les hommes en
ont besoin, et nous en avons aussi
besoin dans l’Œuvre. Faites en sorte
que, sans sensiblerie, votre affection
pour vos frères et sœurs augmente
toujours. Tout ce qui vient d’un autre
de mes enfants doit être - vraiment ! -
tout à fait à nous : le jour où nous
vivrons comme des étrangers ou des
indifférents, nous aurons tué l’Opus
Dei » [5]. L’effort de penser à ceux qui
nous entourent, en plus de nous
remplir de joie, nous permet de
reconnaître plus facilement que le
Seigneur est le premier à jouer avec
nous. « Seule ma volonté d’aider mon
prochain, de lui témoigner de
l’amour, me rend sensible à Dieu.
Seul le service aux autres m’ouvre les



yeux sur ce que Dieu fait pour moi et
combien il m’aime ». [6]

DANS UNE BONNE mesure, nous
pouvons connaître Dieu chez ceux
qui, d’un point de vue purement
matériel, semblent avoir peu à nous
apporter : les enfants, les malades,
les personnes âgées… En ce sens,
saint Josémaria commentait : les
pauvres « sont mon meilleur livre de
spiritualité et le motif principal de
mes prières. J’« ai mal aux pauvres »
et j’« ai mal au Christ » avec eux. Et, à
cause de ce mal, je comprends que je
l’aime et que je les aime » [7]. Dès le
début de son travail pastoral, le
fondateur de l’Opus Dei a été clair
sur cette hiérarchie proclamée par
Jésus. « Enfant. — Malade. —
N’éprouvez-vous pas la tentation
d’écrire ces mots avec des
majuscules ? Pour une âme qui aime,



les enfants, les malades, c’est lui » [8].
Ces mots sont issus de son
expérience de l’assistance aux
nécessiteux au sein du patronage de
Santa Isabel, dans les années 30 à
Madrid.

L’attention portée aux plus faibles
nous rapproche du Seigneur. Tout
d’abord, parce que ce que nous
faisons pour eux, c’est comme si nous
le faisions à Dieu lui-même : « Amen,
je vous le dis : chaque fois que vous
l’avez fait à l’un de ces plus petits de
mes frères, c’est à moi que vous
l’avez fait » (Mt 25, 40). D’une
certaine manière, nous nous
divinisons aussi, car nous suivons le
même mode de vie que Jésus — « il
n’est pas venu pour être servi mais
pour servir » (Mt 20, 28) — et nous
devenons ses ambassadeurs, car
nous apportons le réconfort de Dieu
à l’autre. De plus, cela nous fait avoir
un cœur semblable à celui du
Seigneur, qui aime sans rien attendre



en retour. Il est vrai que, peut-être
matériellement, ces personnes nous
donnent peu, mais en réalité elles
nous donnent la plus grande chose :
elles nous montrent Dieu lui-même.

« Donner tout son amour à quelqu’un
n’assure jamais qu’il vous aimera en
retour" », commentait Sainte Thérèse
de Calcutta, « mais ne vous attendez
pas à être aimé en retour ; attendez
seulement que l’amour grandisse
dans le cœur de l’autre personne,
mais s’il ne grandit pas, soyez
heureux qu’il ait grandi dans le
vôtre. Il y a des choses que vous
aimeriez entendre, mais que vous
n’entendrez jamais de la personne
dont vous aimeriez les entendre,
mais ne soyez pas sourd au point de
ne pas les entendre de la part de
celui qui les dit avec son cœur » [9].
Bien souvent, l’enfant, le malade ou
la personne âgée dont nous nous
occupons ne nous exprimera pas
explicitement sa gratitude. Encore



une fois, ils nous offrent une autre
possibilité de devenir comme Dieu,
car lui aussi nous donne son
affection constante, même si nous ne
nous en rendons pas compte. La
Vierge Marie peut nous aider à avoir
le cœur d’une mère qui n’a pas peur
de se donner à ceux qu’elle aime.

[1]. Pape François, Audience générale,
30 décembre 2015.

[2]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
147.

[3]. Ibid.

[4]. Pape François, Audience générale,
30 décembre 2015.

[5]. Saint Josémaria, AGP,
bibliothèque, cité par Mgr Fernando
Ocariz, Lettre pastorale, 16 février
2023, n° 9

[6]. Benoît XVI, Deus caritas est, n° 18.

[7]. Saint Josémaria, Sillon, n° 827.



[8]. Saint Josémaria, Chemin, n° 419.

[9]. Sainte Teresa de Calcuta, Pauvre
parmi les plus pauvres.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-mardi-de-la-19eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-mardi-de-la-19eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Mardi de la 19ème semaine du Temps Ordinaire

