
opusdei.org

Méditation : Lundi
de la 16ème semaine
du Temps Ordinaire

Les thèmes proposés pour la
méditation sont : la pensée de
beaucoup de cœurs ;
reconnaître notre faiblesse ;
écouter la voix de Dieu.

- La pensée de beaucoup de cœurs

- Reconnaître notre faiblesse

- Écouter la voix de Dieu



LORSQUE Jésus n’était encore qu’un
nouveau-né, le vieillard Siméon dit à
Marie : « Voici que cet enfant
provoquera la chute et le relèvement
de beaucoup en Israël. Il sera un
signe de contradiction – et toi, ton
âme sera traversée d’un glaive – :
ainsi seront dévoilées les pensées qui
viennent du cœur d’un grand
nombre » (Lc 2, 34-35). Pendant son
séjour sur terre, le contact avec le
Christ n’a guère laissé les gens
indifférents. Ses paroles et ses actes
invitaient chaque homme et chaque
femme à entrer dans son propre
cœur pour mieux se connaître. Les
récits évangéliques insistent
particulièrement sur l’effet que la
rencontre avec Jésus a eu sur les
scribes et les pharisiens. Pour eux,
qui étaient généralement très
instruits et jouissaient d’une
réputation sociale reconnue, le
Seigneur était un personnage
inconfortable. En effet, il révèle aux
gens les pensées de leur cœur,



parfois leur mépris pour les autres,
et comment, paradoxalement, ceux
qui étaient leurs guides religieux
étaient fermés à la lumière de Dieu
(cf. Lc 18, 9 ; Jn 9, 41).

Le Seigneur scandalisait les
pharisiens par sa conduite et sa
doctrine (cf. Mt 15, 12) ; en même
temps, l’évidence de ses miracles les
poussait à croire en lui (cf. Jn 3, 2),
surtout ceux qui n’avaient pas
contaminé leurs convictions
spirituelles avec la logique du
monde. Jésus les invite à une
conversion sincère, à embrasser sans
réserve la personne du Fils de Dieu,
ce qui signifie aussi embrasser les
autres, sans distinction. Pour de
nombreux pharisiens, cette situation
est devenue une impasse (cf. Jn 9,
16).

Un jour, ne pouvant plus supporter
cette tension, ils demandent à Jésus
un geste définitif : « Maître, nous



voudrions voir un signe venant de toi
» (Mt 12, 38). En tant que maîtres
d’Israël, ils disposaient de
suffisamment de signes pour les
ouvrir à la lumière de la foi ; ils
avaient été témoins de la manière
dont le Christ avait répondu à leurs
questions à maintes reprises et avait
accompli des miracles. Quoi qu’il en
soit, Jésus leur donnera le signe
définitif qu’ils demandent : « En
effet, comme Jonas est resté dans le
ventre du monstre marin trois jours
et trois nuits, le Fils de l’homme
restera de même au cœur de la terre
trois jours et trois nuits » (Mt 12, 40).
Si nous préparons notre intérieur à
nous laisser surprendre par Jésus,
nous trouverons dans sa résurrection
le plus grand signe pour l’accueillir
et accueillir la foi qui transforme
notre vie. Mais c’est un signe
reconnaissable pour ceux qui ont le
cœur simple : pour ceux qui
n’enchevêtrent pas par mesquinerie
leurs connaissances, ni ne mettent



leur propre honneur au-dessus de
celui de Dieu.

« SI NOUS DISONS que nous n’avons
pas de péché, nous nous égarons
nous-mêmes, et la vérité n’est pas en
nous. Si nous reconnaissons nos
péchés, lui qui est fidèle et juste va
jusqu’à pardonner nos péchés et
nous purifier de toute injustice » (1
Jn 1, 8-9). C’est l’expérience de
l’apôtre Jean qui, comme il le montre
dans son Évangile, a beaucoup
réfléchi sur la lumière que Jésus a
apportée dans le monde ; une
lumière qui nous libère de
l’esclavage du péché (cf. Jn 8, 31-47)
et nous permet de vivre avec la
liberté des enfants de Dieu (cf. 1 Jn 3,
1-10). Ce fut également l’expérience
des habitants de Ninive qui « se sont
convertis en réponse à la
proclamation faite par Jonas » (Mt 12,



41). L’Écriture Sainte nous dit que
l’enseignement du prophète n’était
pas particulièrement brillant ou
enthousiaste, mais il a suffi pour que
les habitants de cette ville changent
de vie et s’ouvrent à l’infinie
miséricorde de Dieu (cf. Jn 3, 10).

Dieu nous connaît mieux que
quiconque, il sait donc que ce qui
guérit notre âme, c’est la double
confession, d’une part, de notre
faiblesse et, d’autre part, de la réalité
de son pardon : « Seigneur, j’ai
péché. Aie pitié de moi ». Cette
reconnaissance élimine un obstacle
qui peut souvent nous séparer de
lui : l’orgueil. « Si l’un d’entre nous
dit : “Ah, merci Seigneur, parce que je
suis quelqu’un de bien, je fais de
bonnes choses, je ne fais pas de
grands péchés…”, ce n’est pas une
bonne manière. Ce n’est pas une
bonne voie, c’est une voie
d’autosuffisance, c’est une voie qui
ne nous justifie pas » [1]. En revanche,



fouiller notre cœur pour découvrir
toutes les fois où nous nous
préférons à l’amour de Dieu et des
autres est le chemin de la conversion,
qui est le secret de la vraie joie.

Les saints ont toujours eu besoin de
la miséricorde de Dieu. Saint
Josémaria se décrivait comme un
pauvre pécheur qui aimait Jésus-
Christ à la folie. Et il soulignait que si
nous avons le désir de revenir
toujours à la maison du Père, de nous
réfugier dans sa miséricorde, nous
trouverons un bonheur que nos
faiblesses ne pourront pas nous
enlever : « La joie est un bien qui
appartient au chrétien. Elle ne
disparaît que devant l’offense à
Dieu : car le péché vient de l’égoïsme,
et l’égoïsme engendre la tristesse et,
même alors cette joie demeure
enfouie sous les braises de l’âme, car
nous savons que Dieu et sa Mère
n’oublient jamais les hommes. Si
nous nous repentons, s’il jaillit de



notre cœur un acte de douleur, si
nous nous purifions par le saint
sacrement de la pénitence, Dieu
s’avance à notre rencontre et nous
pardonne. Alors, il n’y a plus de
tristesse » [2].

DIEU bénit de sa grâce abondante
ceux qui s’ouvrent avec simplicité
aux lumières qu’il envoie, même si
elles sont parfois aussi faibles que
celle que reçut le peuple de Ninive.
Lorsqu’une âme s’efforce de rester
sensible et à l’écoute, il suffit d’un
petit signe du Seigneur pour la
remplir d’amour, d’action de grâces,
de contrition ou de résolutions de
combat. Ce sont des âmes sensibles à
la lumière, avec une disposition qui
est un don de l’Esprit Saint.

Parfois, ces indices nous parviennent
explicitement par l’intermédiaire de



personnes qui nous aiment, qui se
soucient de nous et qui nous font
part de leurs commentaires sur
quelque chose que nous pourrions
changer. D’autres fois, l’Esprit Saint
nous dispose autrement, en nous
incitant à partir à la recherche de la
lumière. C’est ce qu’a fait la reine de
Saba, qui a entrepris un long voyage
pour écouter Salomon, dans la
sagesse duquel elle a reconnu
l’action de Dieu (cf. 1 R 10, 1-13).
Nous avons en Jésus quelqu’un qui
est beaucoup plus que Salomon, et
nous n’avons pas besoin d’aller au
bout du monde pour entendre sa
voix (cf. Mt 12, 42). Sa lumière nous
parvient, entre autres, par le contact
direct avec l’Écriture Sainte, par la
lecture d’un livre spirituel ou par
l’accompagnement spirituel, où une
autre personne nous aide à
découvrir ces intimations divines.

Mais c’est toujours l’Esprit Saint qui «
nous enseigne où commencer, quels



chemins prendre et comment
marcher » [3]. Quel que soit le chemin
par lequel nous écoutons Dieu, il ne
sera sain et fructueux que si nous
sommes personnellement conscients
que c’est le Paraclet qui nous guide
avec douceur et grandeur d’horizon.
La Vierge Marie, qui a vécu toujours
ouverte à l’accueil de la parole
divine, peut nous aider à écouter
avec humilité et gratitude la voix de
Dieu.

[1]. Pape François, Audience générale,
29 mars 2023.

[2]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 178.

[3]. Pape François, Homélie, 6 juin
2022.



pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-lundi-de-la-16eme-semaine-

du-temps-ordinaire/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-lundi-de-la-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-lundi-de-la-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-lundi-de-la-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-lundi-de-la-16eme-semaine-du-temps-ordinaire/

	Méditation : Lundi de la 16ème semaine du Temps Ordinaire

