
opusdei.org

Méditation :
Immaculée
Conception de Marie

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : le
dogme de l’Immaculée
Conception de Marie ; la beauté
d’une vie sainte ; appelés à une
vie de foi, d’espérance et de
charité.

- Le dogme de l'Immaculée
Conception de Marie

- La beauté d'une vie sainte

- Appelés à une vie de foi,
d'espérance et de charité



« Ô VIERGE TRÈS PURE, mère sans
péché, dans ton sein tu as porté le
Seigneur ton Dieu ! » [1] Aujourd’hui,
avec l’Église tout entière, nous
célébrons la sainteté de Marie, la
femme de Nazareth qui a reçu tous
les dons et les fruits de l’Esprit Saint.
Dès les premiers temps, les écrivains
chrétiens ont appelé la Vierge Marie
la nouvelle Ève, reconnaissant par là
qu’elle était associée à un titre
particulier à une nouvelle création du
monde, œuvre de la rédemption. Le
pape Pie IX a défini le dogme de
l’Immaculée Conception de Marie le
8 décembre 1854, dans la bulle 
Ineffabilis Deus.

La formule centrale du document,
qui définit clairement la foi de
l’Église, dit : « Nous déclarons, nous



prononçons et définissons que la
doctrine qui enseigne que la
Bienheureuse Vierge Marie, dans le
premier instant de sa Conception, a
été, par une grâce et un privilège
spécial du Dieu tout-puissant, en vue
des mérites de Jésus-Christ, Sauveur
du genre humain, préservée et
exempte de toute tache du péché
originel, est révélée de Dieu, et par
conséquent qu’elle doit être crue
fermement et constamment par tous
les fidèles » [2].

La première lecture de la messe
propose un des textes bibliques cité
par le pape dans la bulle : le récit de
l’expulsion du paradis de nos
premiers parents, après le péché
originel. Cependant, le récit inclut
aussi une annonce pleine
d’espérance. Le Seigneur s’adresse
au serpent tentateur et lui dit : « Je
mettrai une hostilité entre toi et la
femme, entre ta descendance et sa
descendance : celle-ci te meurtrira la



tête, et toi, tu lui meurtriras le talon
» (Gn 3,15). Ce passage est appelé le
Proto-évangile car il s’agit de la
première annonce de notre salut.

Saint Jean Paul II faisait remarquer
que, traditionnellement, le texte de la
Genèse « a inspiré de nombreuses
représentations de l’Immaculée
Conception, qui écrase le serpent
sous ses pieds […]. Cette traduction
ne correspond pas au texte hébreu,
dans lequel ce n’est pas la femme qui
écrase la tête du serpent, mais sa
progéniture, sa descendance. Ce
texte n'attribue donc pas la victoire
sur Satan à Marie, mais à son Fils.
Cependant, puisque la conception
biblique établit une profonde
solidarité entre le géniteur et sa
descendance, il est cohérent avec le
sens originel du passage de
représenter l’Immaculée Conception
comme écrasant le serpent, non par
sa propre vertu mais par la grâce du
Fils » [3].



LA PRÉFACE de la messe considère le
mystère qui rattache Marie à
l’origine de l’Église : « Car tu as
préservé la bienheureuse Vierge
Marie de toute souillure du péché
originel, tu l’as comblée de ta grâce
en plénitude pour préparer en elle
une mère vraiment digne de ton Fils
et manifester l’origine de l’Église,
l’Épouse sans tache ni ride » [4]. C’est
à partir de la conception immaculée
de Marie, ce moment de l’histoire
que nous rappelons aujourd’hui dans
la joie, que commence le temps de
l’Église, notre temps.

Nous sommes tous appelés à imiter
la sainteté de notre mère. Cependant,
en considérant cette invitation, nous
aurons peut-être dans notre esprit «
le soupçon qu’une personne qui ne
pèche pas du tout est au fond
ennuyeuse ; que quelque chose
manque à sa vie : la dimension



dramatique du fait d’être autonomes
» [5]. Tout en sachant que ce n’est pas
vrai, nous pouvons être inquiets à la
pensée que, en un certain sens, nous
n’arriverons à être pleinement
humains qu’en faisant l’expérience
de cette tension qui semble absente
de la vie de la Vierge Marie.

« Cependant, en regardant le monde
autour de nous, nous pouvons voir
qu’il n’en est pas ainsi, c’est-à-dire
que le mal empoisonne toujours, il
n’élève pas l’homme, mais l’abaisse
et l’humilie, il ne le rend pas plus
grand, plus pur et plus riche, mais il
lui cause du mal et le fait devenir
plus petit. C’est plutôt cela que nous
devons apprendre le jour de
l’Immaculée : l’homme qui
s’abandonne totalement entre les
mains de Dieu ne devient pas une
marionnette de Dieu, une personne
consentante ennuyeuse ; il ne perd
pas sa liberté. Seul l’homme qui se
remet totalement à Dieu trouve la



liberté véritable, l’ampleur vaste et
créative de la liberté du bien » [6]. En
définitive, celui qui suit les pas de
notre Mère se retrouve lui-même et
peut se rapprocher davantage des
autres.

Tel est le rêve de Dieu mis en
évidence dans l’Évangile
d’aujourd’hui, lorsque Marie reçoit
l’annonce de sa vocation (Lc 1,
26-38). C’est aussi l’expression du
dessein miséricordieux de Dieu pour
chacun. Comme saint Paul le dit dans
la deuxième lecture de la messe : « Il
nous a choisis, dans le Christ, avant
la fondation du monde, pour que
nous soyons saints, immaculés
devant lui, dans l’amour » (Ep 1, 4).

« L’ANGE entra chez elle et dit : “Je te
salue, Comblée-de-grâce, le Seigneur
est avec toi” » (Lc 1, 28). Connaître les



plans de Dieu engendre la joie. Y
prendre part est le chemin du
bonheur sur cette terre et au ciel.
Nous pouvons dire que les aspects
essentiels de la salutation de l’ange
sont au nombre de deux : d’un côté,
l’invitation à la joie, puisque le Fils
de Dieu annoncé dans la Genèse est
sur le point de s’incarner ; et de
l’autre, la plénitude de grâce de
Marie, qui nous révèle qu’elle est
totalement sainte, ce qui va se
manifester chez elle par une
plénitude de foi, d’espérance et de
charité.

Nous aussi, nous souhaitons être
comblés de foi et vivre selon les
plans de Dieu. Nous voulons
posséder une foi qui demeure à
jamais et se manifeste avec fécondité
lorsque nous sommes en proie à la
douleur et aux difficultés ; nous
savons que « Marie n’en a pas moins
connu durant sa vie terrestre la
douleur, la fatigue, les clairs-obscurs



de la foi » [7]. Nous souhaitons aussi
vivre d’espérance car nous sommes
sûrs que nous participons à la
victoire du rédempteur. De même
que les apôtres ont ravivé leur
espérance en voyant la gloire de
Jésus sur le Thabor, ainsi nous, en
contemplant celle qui est comblée de
grâce, nous nous remplissons
d’optimisme dans notre mission, y
compris lorsque, du point de vue
humain, nous passons un mauvais
moment. « Que dans les moments de
difficulté, Marie, la Mère que Jésus
nous a offerte à tous, puisse toujours
soutenir nos pas, puisse toujours dire
à notre cœur : “Lève-toi ! Regarde de
l’avant, regarde l’horizon”, parce
qu’elle est Mère de l’espérance » [8].

Nous demandons à sainte Marie,
pour finir, de nous obtenir de son
Fils Jésus une plus grande charité
afin d’intensifier notre amour de
Dieu et des autres. Être les enfants
d’une si bonne Mère nous aidera à



ressembler à son Fils qui est passé
sur la terre en faisant le bien et en
éclairant les cœurs avec la lumière
toujours nouvelle et efficace de la
grâce divine.

[1]. Liturgie des Heures, solennité de
l’Immaculée Conception, Laudes.

[2]. Pie IX, Lettre apostolique 
Ineffabilis Deus, n° 18.

[3]. Saint Jean Paul II, Audience
générale, 29 mai 1996.

[4]. Préface, Messe en la solennité de
l’Immaculée Conception de Marie.

[5]. Benoît XVI, Homélie, 8 décembre
2005.

[6].Ibidem.

[7]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 172.



[8]. Pape François, Audience générale,
10 mai 2017.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-8-decembre-immaculee-
conception-de-marie/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-8-decembre-immaculee-conception-de-marie/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-8-decembre-immaculee-conception-de-marie/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-8-decembre-immaculee-conception-de-marie/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-8-decembre-immaculee-conception-de-marie/

	Méditation : Immaculée Conception de Marie

