
opusdei.org

Méditation : 4ème
dimanche de l’Avent
(cycle C)

Les thèmes proposés pour la
méditation du jour sont : Marie
a su s'ouvrir à l'action de Dieu,
Dieu s'approche de l'homme
d'une manière inimaginable,
une réponse à notre désir de
salut.

- Marie a su s'ouvrir à l'action de
Dieu

- Dieu s'approche de l'homme d'une
manière inimaginable

- Une réponse à notre désir de salut



LA VIERGE MARIE avait entendu
avec surprise les paroles de l'ange : «
Voici que tu vas concevoir et
enfanter un fils ; tu lui donneras le
nom de Jésus » (Lc 1, 31). Mais au lieu
de rester paralysée devant le projet
divin qui venait changer son présent
et son avenir, elle s'est exclamée avec
une conviction sereine : « Voici la
servante du Seigneur ; que tout
m’advienne selon ta parole » (Lc 1,
38). Nous sommes émerveillés que
des mots aussi simples soient la porte
par laquelle Dieu a voulu entrer dans
notre monde, et qu'ils soient aussi la
porte par laquelle nous entrons dans
cette semaine de Noël. « Voici » est le
mots clé de la vie. Il marque le
passage d'une vie horizontale,
centrée sur soi et ses propres
besoins, à une vie verticale, élevée
vers Dieu. « Regarder signifie être
disponible pour le Seigneur, c'est le
remède à l'égoïsme, l'antidote à une



vie insatisfaite, à laquelle il manque
toujours quelque chose » [1].

« Et toi, Bethléem Ephrata, le plus
petit des clans de Juda, c’est de toi
que sortira pour moi celui qui doit
gouverner Israël » (Michée 5,1), dit le
prophète Michée. Une humble
femme devient la Mère de Dieu, un
peuple presque inconnu devient le
berceau du Messie. C'est ainsi que
Dieu agit. En nous aussi, une réponse
apparemment petite, remplie de foi,
peut transformer notre vie
quotidienne en une grande œuvre de
Dieu. Dans les moments les plus
simples de notre vie quotidienne,
nous pouvons dire oui à Dieu qui
vient : dans une rencontre fortuite
avec un ami, dans le déroulement
parfois monotone des heures de
travail, ou dans une agréable soirée
en famille.

En ces derniers jours de l'Avent, nous
avons peut-être été occupés à



bricoler nos crèches. Nous avons
déplacé une brebis qui s'était égarée
et qui était tournée vers le côté
opposé à l'Enfant, ou nous avons
essayé de rendre plus accueillante la
mousse desséchée de la prairie à côté
de l'étable. Ce sont de petits gestes
que nous voulons être à l'image de la
foi avec laquelle nous voulons
répondre aux appels constants et
subtils de Dieu. Viens, Seigneur, ne
tarde pas, nous avons besoin de toi et
nous voulons préparer ta venue avec
amour.

« Ô DIEU, fais-nous revenir ; que ton
visage s'éclaire et nous serons
sauvés ! » (Ps 79, 4). Ces paroles
pleines d'attente expriment l'un des
désirs les plus profonds du
psalmiste : contempler la face de
Dieu. Cependant, le peuple d'Israël
savait qu'il s'agissait d'un désir



impossible à réaliser. En effet, ils
pensaient que ceux qui verraient
Dieu mourraient immédiatement, car
l'être humain ne pourrait pas
supporter la contemplation d'une
telle grandeur. C'est pourquoi nous
sommes si surpris — et nous ne
voulons pas nous y habituer — que le
Dieu tout-puissant ait voulu montrer
son visage dans la tendre figure d'un
enfant. Nous voudrions nous
approcher de Bethléem ces jours-ci
avec deux sentiments qui se
complètent : le respect du mystère et
l'affection qui l'accueille dans la
chaleur d'un foyer.

« Dieu de l'univers reviens ! Du haut
des cieux, regarde et vois : visite cette
vigne, protège-la » (Ps 79, 15), chante
encore le psalmiste. Dieu s'est
montré bien plus généreux que le
cœur humain ne pouvait l'imaginer.
Il n'a pas seulement voulu nous
regarder du haut du ciel avec
affection et nous rendre visite un



moment : il s'est uni à nous et s'est
tellement impliqué dans sa vigne
qu'il est allé jusqu'à nous dire : « Je
suis la vigne, et vous, les sarments.
Celui qui demeure en moi et en qui je
demeure, celui-là porte beaucoup de
fruit » (Jn 15,5). Tout peut être nourri
par la sève que le Christ nous donne
dans ses sacrements, dans la prière,
dans son accompagnement constant.
Il a voulu mener une vie humaine,
pour que notre vie humaine acquière
une dimension divine.

« Jésus est né dans une grotte de
Bethléem, dit l’Écriture, “parce qu’il
n’y avait pas de place pour eux à
l’hôtellerie”. — Je ne m’écarte pas de
la vérité théologique si je te dis que
Jésus est encore à la recherche d’une
demeure dans ton cœur » [2] Nous
avons tous les jours l'occasion de
suivre cette suggestion de saint
Josémaria et d'ouvrir notre cœur à
Jésus. La foi ne se réduit pas à un
ensemble de vérités, ni à un



ensemble de règles abstraites à
suivre. Croire en Dieu, c'est avant
tout accueillir son Fils en nous et
partager toute notre vie avec lui.
Bref, transformer notre âme en
Bethléem. Si, grâce à l'affection de
Marie et de Joseph, et à la chaleur de
quelques brebis, il a pu se sentir à
l'aise dans la pauvreté de cette
étable... Pourquoi ne se sentirait-il
pas également heureux dans nos
cœurs, si nous essayons de lui
donner les joies et les peines de
chacune de nos journées ?

« CIEUX, distillez d’en haut votre
rosée, que, des nuages, pleuve la
justice, que la terre s’ouvre, produise
le salut, et qu’alors germe aussi la
justice (Is 45 ,8). L'antienne d'entrée
de ce quatrième dimanche de l'Avent
exprime avec une force inhabituelle
le besoin que nous ressentons d'un



Dieu qui nous sauve. En de
nombreuses occasions, notre prière
consistera à exprimer du plus
profond de notre cœur ce désir de
Dieu. Aussi bien lorsque nous
sentons nos limites et la douleur de
nos blessures, que lorsque nous
éprouvons des joies dans les petits
détails, nous voulons que tout soit
imprégné de l'amour de Dieu. Nous
nous rendons compte qu'une vie
avec Lui est radicalement différente
d'une existence refermée sur nous-
mêmes.

La deuxième lecture de la messe
d'aujourd'hui explique la raison de
l'incarnation du Christ : « Voici que je
viens... pour faire ta volonté, ô Dieu
» (He 10,7). Le Fils a voulu se faire
homme pour nous sauver. Et ce salut
ne peut s'expliquer que par le grand
amour de son Père pour nous. « Dieu
a tant aimé le monde qu'il a donné
son Fils unique. Afin que quiconque
croit en lui ne se perde pas, mais ait



la vie éternelle » (Jn 3,16). En
contemplant l'Enfant de Bethléem,
comment ne pas être certains de
l'amour de Dieu pour nous et de son
attention bienveillante ? Dans tous
les événements qui font partie de
notre existence, nous pouvons être
sûrs que Dieu nous parle et nous
sauve.

Nous pouvons imaginer combien il a
dû être difficile pour notre Mère de
voir son fils bien-aimé naître dans la
pauvreté d'une mangeoire. Mais
même dans cet événement, si sombre
aux yeux des hommes, elle a dû voir
briller la lumière de Dieu. « Ce qui
est vraiment grand passe souvent
inaperçu, et le silence tranquille est
plus fécond que l'agitation frénétique
qui caractérise nos villes » [3] Nous
pouvons lui demander de nous
donner sa sensibilité et son cœur
rempli de foi pour que nous
puissions nous aussi percevoir Dieu
dans tous les détails de notre vie.



Ainsi, de même que saint Jean-
Baptiste a tressailli de joie dans le
sein de sa mère en présence de la
Vierge enceinte, de même nous
serons remplis de joie en faisant
mémoire de la naissance de Jésus.

[1]. Pape François, Angélus, 8
décembre 2018.

[2]. Saint Josémaria, Forge, n° 274.

[3]. Benoît XVI, Discours, 8 décembre
2012.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/meditation/
meditation-4eme-dimanche-de-lavent-

cycle-c/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-4eme-dimanche-de-lavent-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-4eme-dimanche-de-lavent-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-4eme-dimanche-de-lavent-cycle-c/
https://opusdei.org/fr-ca/meditation/meditation-4eme-dimanche-de-lavent-cycle-c/

	Méditation : 4ème dimanche de l’Avent (cycle C)

