
opusdei.org

Vivre pour les autres

Le Seigneur souhaite que les
chrétiens pensent à ceux qui les
entourent, et servent la société;
il nous l'a d'ailleurs montré par
sa vie. Là se trouve également
le secret de la joie chrétienne.

03/06/2011

Lors de la dernière Journée Mondiale
de la Jeunesse, le pape Benoît XVI a
considéré l’héritage reçu des
générations passées et encouragé ses
auditeurs à bâtir, par leur vie
chrétienne ferme, une société et un
monde un peu plus humains [1].



Chaque génération doit penser au
legs qu’elle laissera à la société, aux
hommes qui viendront plus tard :
que faire et comment le faire pour
qu’ils trouvent demain un monde
meilleur ? « La foi nous enseigne
qu’en Jésus Christ, Parole incarnée,
nous parvenons à comprendre la
grandeur de notre propre humanité,
le mystère de notre vie sur la terre et
le destin sublime qui nous attend au
Ciel (cf. Gaudium et spes, n.24). La foi
nous enseigne, en outre, que nous
sommes des créatures de Dieu, faites
à son image et à sa ressemblance,
dotées d’une dignité inviolable et
appelées à la vie éternelle. [2] » Le
message chrétien permet de
reconnaître la vraie dignité de
l’homme et fournit les moyens pour
agir en accord avec la vérité.

La société a besoin de l’esprit
évangélisateur de l’Église qui nous
transmet, dans leur perpétuelle
actualité, les enseignements de Jésus-



Christ. Et le Seigneur veut — comme
il nous l’a montré par l’exemple de sa
vie — que nous autres chrétiens,
nous pensions à ceux qui nous
entourent et que nous servions la
société. C’est en cela aussi que réside
le secret du bonheur chrétien :
devenir porteur du message de Jésus.

L’apostolat, marque de la charité

L’apostolat naît précisément de la
conscience de la mission de charité à
laquelle Dieu nous appelle. Le
chrétien est un témoin de la charité
du Christ auprès des autres hommes
et de la communion. C’est pourquoi
l’apostolat ne peut se transformer en
une technique, ni en une stratégie
pour conduire les âmes à Dieu ; il ne
consiste pas non plus en un
ensemble de devoirs, car il jaillit tout
naturellement de l’amour et l’apôtre
garde toujours présent à l’esprit que
l’efficacité vient de Dieu, même si
Dieu compte sur les dispositions de



chacun. Charité et apostolat vont de
pair ; qui plus est, on peut dire qu’ils
sont inséparables, puisque la charité
stimule l’ingéniosité pour découvrir
comment améliorer la qualité de
notre service des autres. Le message
reçu par saint Josémaria parle lui
aussi du lien entre la charité et
l’apostolat et nous indique que les
deux — la charité apostolique,
l’apostolat vécu par amour —
s’identifient dans l’amitié : « La
charité exige que l’on vive […] l’amitié
[3]. »

« Chez un chrétien, chez un enfant de
Dieu, l’amitié et la charité fraternelle
ne font qu’un : lumière divine qui
communique sa chaleur [4]. » La
vertu de charité nous rapproche
profondément du prochain. Avec
l’aide de la grâce, le chrétien
découvre chez l’autre un enfant de
Dieu, un frère de Jésus-Christ, il
rencontre Dieu lui-même qui nous
donne son image faite homme pour



que nous la respections et lui
rendions l’honneur dû. L’apostolat,
qui tend à s’identifier avec l’amitié,
ne consiste en rien d’autre que « 
vénérer, j’insiste, l’image de Dieu qui
se trouve en chaque homme, l’aidant à
la contempler lui-même, pour qu’à son
tour il sache s’adresser au Christ [5]. »

La vraie charité se distingue de la
sociabilité naturelle et va bien au-
delà des liens nés du sang ou de la
camaraderie entre amis dans le
temps libre ou les loisirs ; elle se
distingue aussi de la compassion que
nous pouvons éprouver devant la
solitude ou la misère d’autrui. Sa
mesure est l’amour que le Christ a
exprimé dans le « commandement
nouveau », l’amour divin, une
affection comme celle que je vous ai
portée et que j’entretiens encore,
parce qu’il naît des entrailles mêmes
de la Vie de la Trinité. Un amour qui
ne s’attarde pas sur les défauts
physiques ou de caractère ; un désir



d’être avec les enfants des hommes
que ni le péché ni le rejet de la Croix
n’ont pu freiner. La vertu de charité
est l’Amour même que Dieu met dans
le cœur du chrétien pour qu’il
assume et élève surnaturellement ses
amours humaines, ses vœux et ses
aspirations.

« Celui qui n’aime pas n’a pas connu
Dieu, car Dieu est Amour [6]. » En
paraphrasant saint Jean, nous
pourrions ajouter que celui qui
n’aime pas ne connaît pas non plus
son prochain, car il n’est pas capable
de reconnaître l’image de Dieu chez
les autres. Le manque de charité
engourdit tellement l’intelligence et
les autres puissances de l’homme
qu’il le rend insensible aux requêtes
du Seigneur et l’empêche d’être
reconnaissant envers son prochain.
Or, ce qui est plus grave encore, ce
manque empêche que le Seigneur le
reconnaisse pour son enfant : cela
revient à ne pas permettre que Dieu



touche l’âme de celui qui s’est
complètement fermé à sa grâce.

L’importance de chaque personne.

La charité acquiert son sens plénier
lorsque nous nous mettons au
service des autres ; lorsque nous
acceptons que la vocation de
chrétien consiste à devenir un don
pour les autres, si bien qu’un grand
nombre puissent rencontrer le
Christ.

C’est l’exemple que Jésus lui-même
nous a laissé et dont les témoins de
son passage sur cette terre nous
parlent : il se réjouit de la joie de ses
amis [7] et il souffre devant leur
douleur [8]. Il a toujours consacré du
temps aux autres : il a surmonté sa
fatigue pour parler à la Samaritaine 
[9] ; il s’est attardé avec
l’hémorroïsse, alors qu’il était
attendu chez Jaïre [10] ; et, dans les
souffrances de la Croix, il a engagé
avec le bon larron un dialogue qui va



lui ouvrir les portes du ciel [11]. En
outre, son affection fut une affection
concrète : nous le voyons se
préoccuper que ceux qui l’entourent
aient de quoi manger et faire le
nécessaire pour répondre à ce besoin
matériel [12] ; il veille à ce que ses
disciples prennent un peu de repos et
les conduit à un endroit solitaire, à
l’écart, pour qu’ils puissent jouir de
sa compagnie [13]. Les exemples
pourraient se multiplier mais, au
fond, tous nous révèlent la valeur
que Dieu attache à chaque personne.

En effet, l’amitié se manifeste en
ceci : faire passer les autres en
premier, leur consacrer du temps,
c’est-à-dire, les fréquenter
personnellement. Telle est la clé que
notre Père nous a donnée pour
montrer le Christ et c’est ce que Jésus
nous a enseigné par sa vie : il a
toujours consacré à chacun le temps
opportun, il a su s’attarder avec tout
le monde. La charité trouve son vrai



sens lorsque la vie de l’autre devient
la priorité de ma vie. Les personnes
qui s’approchent d’un chrétien
véritable doivent découvrir l’amour
personnel de Dieu, en remarquant
comment elles sont accueillies,
appréciées, écoutées, comment leurs
vertus sont prises en compte et
comment elles sont invitées à
participer à cette aventure
surnaturelle.

Comment aider les âmes dans cette
direction spirituelle qui, peut-être
sans en avoir le nom, est donnée
dans l’apostolat ? « Médite bien ceci :
les instruments les plus forts et les
plus efficaces, si on les maltraite,
s’ébrèchent, s’usent et deviennent
inutilisables [14]. » Exprimant cette
idée de manière positive, il s’agit de
faire voir à chacun les talents qu’il a
reçus de Dieu et certaines possibilités
pour les mettre au service de ceux
qui l’entourent. L’esprit d’initiative
est stimulé, comme Jésus l’a fait avec



les apôtres, en les formant un par un,
en essayant qu’ils donnent tous le
meilleur d’eux-mêmes. Nous
saisissons leur situation, leurs
impératifs familiaux ou
professionnels, en les situant dans
leur contexte. Nous partageons les
projets et les défis de la société
d’aujourd’hui, la mission de l’Église
et de l’Œuvre, dans un monde qui
réclame, peut-être à son insu, le sel et
la lumière.

Tout cela, assaisonné du sel de la
charité. La charité est longanime ; la
charité est serviable ; elle n’est pas
envieuse ; la charité ne fanfaronne
pas, ne se gonfle pas ; elle ne fait rien
d’inconvenant, ne cherche pas son
intérêt, ne s’irrite pas, ne tient pas
compte du mal ; elle ne se réjouit pas
de l’injustice, mais elle met sa joie
dans la vérité. Elle excuse tout, croit
tout, espère tout, supporte tout. [15]
La charité est toujours prête à
chercher le bien de tous, c’est



pourquoi elle requiert un cœur
grand, généreux, capable de
surmonter les défauts personnels et
ceux des autres, les coups de colère,
la mauvaise humeur, les réponses
mordantes… Elle est patiente, mais
avec la force de l’esprit : elle sait
attendre, sans humilier, elle supporte
tout par amour. Elle ne médit pas ni
ne se réjouit de la douleur ou des
difficultés dont les autres peuvent
souffrir, elle ne cherche pas à se
mettre en valeur. Elle a toujours sous
la main un mot aimable fait de
compréhension et de sérénité.

La valeur de l’amitié

Saint Josémaria nous a montré
comment être l’ami de ses amis. Au
dire des classiques, un ami est
comme un autre moi. Quelqu’un qui
nous aide à rendre la vie plus
supportable, qui se tient près de nous
dans les difficultés et partage nos
joies et nos peines. Quelqu’un en qui



nous avons confiance, parce que
nous pouvons nous fier à lui. « 
L’homme a besoin, nous avons tous
besoin, mes filles et mes fils, de nous
appuyer les uns sur les autres, pour
parcourir ainsi le chemin de la vie,
pour convertir en une réalité nos
aspirations, surmonter les difficultés,
jouir du produit de nos efforts.

D’où l’énorme importance, non
seulement humaine mais aussi divine,
de l’amitié [16]. »

Vivre l’amitié et enseigner à vivre
l’amitié sont deux aspects d’une
grande transcendance pour être
heureux, d’abord ici, sur la terre, et
puis dans le ciel. L’amitié est quelque
chose qui se communique, qui se
remarque, que nous pouvons
presque palper ; nous sentons que
nous sommes en accord avec notre
ami, qu’une affinité existe, que nous
nous trouvons à l’aise. Pour un
chrétien, l’amitié est assumée et



élevée par la grâce ; elle consiste, en
définitive, à communiquer la vie du
Christ aux autres. L’amitié se
transforme ainsi en un véritable
cadeau de Dieu, inséparable de la
charité.

Chacun doit approfondir la valeur
qu’il attache à l’amitié pour sortir du
cercle limité de personnes qu’il
fréquente. Le Seigneur veut se servir
de nous — de nos relations avec les
hommes, de cette capacité qu’il nous a
donnée d’aimer et de nous faire aimer
— pour continuer de se trouver lui-
même des amis sur la terre [17]. Le
chrétien doit susciter un sain esprit
de dialogue avec toute sorte de
personnes, en évitant que ses
opinions ne créent des
discriminations injustes, ou que sa
façon d’être ou de parler ne le
rendent odieux à ceux qui pensent
d’une autre manière. Pour y arriver,
il est important d’écouter les raisons
de l’autre, d’intérioriser ses



arguments ; autrement, il n’y aurait
pas de vrai dialogue, car les autres
remarqueraient que ce qu’ils disent
ne nous intéresse pas : il est
nécessaire d’adopter aussi leur point
de vue.

Cela n’implique pas de transiger sur
des questions qui ne nous
appartiennent pas, car elles sont de
Dieu, pas plus que les enseignements
de Jésus soient occultés ou
tergiversés, par peur de contrister.
Une telle attitude supposerait
d’abuser ceux que nous aimons ou de
leur fermer le chemin de l’unique
vérité qui peut satisfaire pleinement
leur cœur et apaiser leurs
inquiétudes. Non, la charité du Christ
affermit nos opinions tout en
rassurant notre cœur et en
adoucissant notre façon de parler.
Ainsi, nous rendons plus proche le
message de Jésus, porteur
d’espérance et de salut : en donnant
un conseil, ou en corrigeant une



attitude, l’affection fait que nos
propos ne blessent pas ni ne laissent
entendre que nous jugeons
l’intéressé ; elle fait, en définitive,
que ces propos soient perçus pour ce
qu’ils sont : un désir sincère que nos
amis soient heureux.

L’on éprouve alors la profondeur de
ces mots de saint Ignace d’Antioche :
« Le christianisme n’est pas affaire
de persuasion, mais de grandeur. 
[18] » Cette grandeur, c’est la charité
du Christ, car les personnes
s’approcheront de Dieu moins par
nos arguments que par ce que nous
sommes, avec la grâce de Dieu.

« Chaque génération de chrétiens doit
racheter, doit sanctifier son temps ;
elle doit, pour cela, comprendre et
partager les aspirations des autres
hommes, ses égaux, afin de leur
apprendre, en usant du don des
langues, comment ils doivent
répondre à l’action du Saint-Esprit, à



l’effusion permanente des richesses du
Cœur divin. C’est à nous, chrétiens,
qu’il incombe d’annoncer, en ces jours
et à ce monde dont nous faisons partie
et dans lequel nous vivons, ce
message, aussi vieux que toujours
nouveau, de l’Évangile [19] » [1]. Cf.
Benoît XVI, Discours, 17 juillet 2008 ; 
Homélie, 19 juillet 2008.

[2]. Benoît XVI, Homélie, 19 juillet
2008.

[3]. Entretiens, n° 62.

[4]. Forge, n° 565.

[5]. Amis de Dieu, n° 230.

[6]. 1 Jn 4, 8.

[7]. Cf. Lc 10, 21.

[8]. Cf. Jn 11, 35.

[9]. Cf. Jn 4, 6 suiv.

[10]. Cf. Mc 5, 30-32.



[11]. Cf. Lc 23, 42-43.

[12]. Cf. Mt 14, 15-16.

[13]. Cf. Mc 6, 31.

[14]. Sillon, n° 391.

[15]. 1 Co 13, 4-7

[16]. De notre Père, Lettre 24 octobre
1965, n° 16.

[17]. De notre Père, Lettre 9 janvier
1932, n° 75.

[18]. Saint Ignace d’Antioche, Epistola
ad Romanos, 3, 3.

[19]. Quand le Christ passe, n° 132.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/vivre-pour-les-
autres/ (17/12/2025)

https://opusdei.org/fr-ca/article/vivre-pour-les-autres/
https://opusdei.org/fr-ca/article/vivre-pour-les-autres/
https://opusdei.org/fr-ca/article/vivre-pour-les-autres/

	Vivre pour les autres

