
opusdei.org

Vivre en dialogue
avec les autres

Savoir écouter et être ouvert
aux avis des autres est un
préalable à la charité et l’une de
ses conséquences. Le dialogue
mutuel devient ainsi une
occasion constante de
s’approcher de la Vérité.

26/03/2016

« La fournaise éprouve les vases du
potier, et l'épreuve de l’homme est
dans sa conversation. Le fruit d’un
arbre fait connaître le champ qui le
porte : ainsi la parole manifeste les



sentiments du cœur de l’homme.
»[1]. Trait essentiel de la maturité
personnelle, la capacité de dialoguer
se traduit par une attitude
d’ouverture aux autres dont les
principales manifestations sont la
cordialité et le désir sincère
d’apprendre.

« Connaître d’autres personnes,
d’autres cultures, nous fait toujours
beaucoup de bien, nous fait grandir
[…]. Le dialogue est très important
pour notre maturité personnelle, car
c’est dans la confrontation avec
l’autre personne, dans la
confrontation avec les autres
cultures, et également dans la saine
confrontation avec les autres
religions, que l’on croît : on grandit,
on mûrit. Certes, il y a un danger : si
dans le dialogue l’un se ferme et se
met en colère, on risque de se
disputer ; il faut écarter le danger de
la dispute, parce que nous



dialoguons pour nous rencontrer,
non pour nous quereller.

Et quelle est l’attitude la plus
profonde que nous devons avoir
pour dialoguer et ne pas nous
disputer ? La douceur, la capacité de
rencontrer les personnes, de
rencontrer les cultures,
paisiblement ; la capacité de poser
des questions intelligentes : Pourquoi
penses-tu cela? Pourquoi fait-on cela
dans cette culture ? ». Écouter les
autres, puis parler. D’abord écouter,
puis parler”[2].

Savoir écouter

La Sainte Bible fait l’éloge de ceux
qui savent écouter alors qu’elle
réprouve l’attitude de ceux qui ne
sont pas attentifs aux autres. «
L'oreille qui écoute les réprimandes
salutaires a sa demeure parmi les
sages. »[3] dit le livre des Proverbes,
et saint Jacques de conseiller : « Mes
frères bien-aimés, vous le savez, que



l’homme soit prompt à écouter, lent à
parler, lent à se mettre en colère »[4].
Ou encore, avec une pointe d'ironie :
«C’est parler à un homme qui dort
que de s'entretenir avec un sot ; a la
fin de ton discours, il dira : 'Qu’est-
ce ?'»[5]

Ceci dit, nous avons souvent des
difficultés à écouter car pendant que
quelqu’un nous parle, nous nous
souvenons de quelque chose en
rapport avec le sujet de la discussion
et n’avons plus qu’une idée en tête :
placer notre mot à la moindre pause.
Lorsqu’on se coupe la parole, la
conversation est sans doute animée,
mais en fait on s’écoute peu.

Par ailleurs, si la conversation ne
surgit pas spontanément mais qu’on
la suscite intelligemment, on ne
cherchera pas à pavoiser, à étaler
son savoir-faire et ses connaissances.
On se montrera plutôt ouvert et
réceptif, cherchant toujours



apprendre des autres. En effet, cette
attitude élargit le centre de nos
intérêts.

Ainsi, sans aucune hypocrisie, mais
poussés par le désir sincère de
dépasser notre vision des choses, de
faire plaisir et d’apprendre, nous
nous surprendrons à nous intéresser
à des sujets qui ne nous parlaient pas
beaucoup jusque là.

Savoir échanger demande à la fois de
l’audace et de la prudence, de
l’intérêt et de la discrétion, le sens du
risque et celui de l’opportunité. Et ce,
sans tomber dans la légèreté, en
étant prêt à rectifier si l’on a agi avec
précipitation, ou de façon déplacée,
cassante ou peu mesurée.

En tout état de cause, une bonne
conversation est toujours porteuse.
Elle permet de réfléchir par la suite
aux idées, aux arguments des uns ou
des autres, d’avoir de nouvelles



intuitions. Ce type d’échanges invite
à en créer d’autres.

Ouverture aux autres

On est frappé de voir combien
certaines personnes sont toujours,
dynamiques, jeunes d’esprit jusqu’à
la fin de leur vie, alors que d’autres
vieillissent prématurément. Nous
avons tous encore de très
nombreuses ressources à exploiter,
des talents et des forces à mettre à
profit. Nous avons beau être fatigués,
trop pris, nous avons toujours intérêt
à être réceptifs aux idées des autres.

Sortons donc de nous-mêmes,
ouvrons-nous à Dieu et aux autres,
pour Lui. Nous dépasserons alors
l’égocentrisme, l’étroitesse de nos
intérêts ou notre vision particulière
des choses qui déforment la réalité.
Nous serons alors prévenus contre
ces manques de maturité qui nous
éloignent des autres: une expression
cassante alors que notre



connaissance du sujet traité est
insuffisante ; un avis exprimé sur le
ton de la censure; le recours à des
opinions préfabriquées ou à des
conseils ressassés ; l’énervement
quand on ne pense pas comme nous,
même si par ailleurs nous
proclamons haut et fort notre amour
de la diversité et de la tolérance ;
exiger des autres un certain niveau
qui les dépasse et que nous n’avons
sans doute pas atteint nous-mêmes ;
demander la sincérité et la franchise,
nous qui, par ailleurs, rejetons les
corrections.

Maturité et sens critique

C’est notre regard bienveillant qui
nous permet d’envisager d’aider un
ami, de lui exprimer, en toute
confiance, ce que d’autres ont aussi
perçu mais qu’ils n’ont pas eu la
loyauté de lui dire. La charité est
ainsi la base d’une remarque ou
d’une critique vraiment utile et



constructive : « C’est pourquoi,
quand tu devras corriger, fais-le en
toute charité, au moment qui sera le
plus opportun, sans humilier…en
ayant toi-même le souci d’apprendre
et de t’améliorer sur le point même
où tu corriges »[6].

La capacité à faire changer les autres
est liée à celle de changer nous-
mêmes. Il est plus facile de regarder
les autres avec une certaine
objectivité et de les aider vraiment
quand on sait les efforts qu’il faut
faire pour devenir meilleurs, que l’on
a du mal à se dépasser, même si on
apprécie l’importance de ces efforts
et leurs effets libérateurs.

Quiconque sait reconnaître
objectivement les choses, sait quand
et comment les dire aux autres et est
bien disposé pour se les entendre
dire aussi à lui.

Savoir accueillir et accepter la
critique est une preuve de grandeur



d’âme et de profonde sagesse : “Celui
qui aime l’instruction aime la
science ; celui qui hait la réprimande
est insensé »[7].

Cela dit, être prêt à entendre la
critique ne veut pas dire que nous
soyons dépendants de ce que les
autres disent ou ne disent pas sur
notre façon d’être ou d’agir, dans la
vie professionnelle ou sociale. Ce qui
pourrait finir par être pathologique.
Il arrive souvent que celui qui agit
correctement soit critiqué, censuré
par les fainéants, dérangés par sa vie
et par son travail[8], ou par ceux qui
agissent autrement et qui le
prennent pour un ennemi, ou encore
par ceux qui agissent comme lui
mais qui sont pris de jalousie. En
effet, on devrait souvent se « faire
pardonner » par ceux qui n’en 
fichent pas une rame, ou par ceux qui
pensent que rien de bon ne peut se
faire sans leur avis. Saint Josémaria
conseillait alors de « savoir se taire,



prier, travailler, sourire… et
attendre. N’accordez aucune
importance à ces balivernes : aimez
vraiment toutes ces âmes. Caritas
mea cum omnibus vobis in Christo
Iesu!”[9].

La responsabilité du bon exemple

Une personne mûre n’a pas de mal à
ménager l’ouverture aux autres et la
fidélité à son chemin personnel, à ses
propres principes, y compris lorsqu’il
ne trouve aucun écho, aucune
acceptation dans son entourage.

Certes, cette indifférence peut aussi
être une alerte pour voir s’il ne faut
pas que nous changions en quelque
chose, que nous nous expliquions
mieux, que nous présentions
autrement les choses.

Cependant, il y aura toujours des
aspects que nous n’avons pas à
modifier, que nous soyons écoutés ou
non, loués ou insultés, remerciés ou



rejetés, approuvés ou réprouvés :
«(…) ce contraste, où ta foi se
confirmera par les œuvres, est
précisément le naturel que je te
demande »[10].

Il arrive ainsi fréquemment que l’on
se sente seul et sans soutien même
en se consacrant à la meilleure des
tâches. La tentation du désistement
peut alors être très forte. Notre
exemple, notre témoignage semblent
ne servir à rien, alors qu’il en est tout
autrement : une allumette n’éclaire
pas toute la pièce, mais tous ceux qui
sont dedans en perçoivent la
lumière. Certes, beaucoup de gens
qui ne se sentent pas en mesure
d’imiter cet exemple, savent
cependant qu’il est à suivre s’ils le
veulent, et ce témoignage les tire vers
le haut.

Pensons ici au bon exemple de tant
de personnes qui nous ont aidés nous
aussi et qui ignorent probablement



l’effet réel qu’elles ont produit chez
nous. La responsabilité de notre
impact positif chez les autres est très
importante. « Tu n’as pas le droit de
démolir, par ta négligence ou par le
mauvais exemple, l’âme de tes frères
les hommes» [11].

Parlons, conseillons, exhortons,
encourageons, mais surtout faisons
en sorte que nos œuvres et le
témoignage de notre vie soient le
gage de nos paroles. Ce n’est pas
toujours facile, nous sommes parfois
défaillants, mais nous devons avoir à
cœur d’aider tout le monde, et savoir
demander pardon s’il nous arrive de
donner le mauvais exemple.

Un combat de toute la vie

L’ouverture aux autres est liée à une
tâche qui dure toute la vie : celle de
démasquer le visage de l’orgueil et de
lutter pour devenir plus humble.
L’orgueil se glisse par les fentes les
plus imperceptibles de nos relations



avec autrui car, s’il se montrait de
face, son aspect nous repousserait.De
ce fait, il avance habituellement, le
visage masqué. L’orgueil se cache
habituellement derrière une attitude
apparemment positive qu’il pollue
sournoisement. Une fois l’orgueil
installé, les manifestations les plus
simples et les plus primaires d’une
personnalité immature éclatent au
grand jour : une susceptibilité
maladive, le fait de parler
continuellement de soi, la vanité, une
façon de parler et des gestes
empruntés, des attitudes cassantes,
ainsi qu’un profond découragement
dès que l’on perçoit sa propre
faiblesse.

L’orgueil emprunte parfois
l’apparence de la sagesse, d’une soi-
disant fierté intellectuelle dont le
masque est la rigueur. Souvent, il se
cache derrière un souci démesuré de
justice, de défense de la vérité alors
qu’au fond il ne repose que sur un



sentiment de revanche ou une
orthodoxie altière et écrasante qui
veut tout mettre au clair, tout juger.
Il s’agit d’attitudes qui ne servent pas
la vérité mais qui se servent de la
vérité pour se placer au-dessus de la
mêlée.

De même qu’il n’y a pas de bonne
santé globale et parfaite, de même les
astuces de l’orgueil ne sauraient être
tout à fait terrassées. Cependant, on
peut mieux les cerner et les
empêcher de gagner du terrain.
L’orgueil nous trompera parfois en
nous campant sur nos positions. Il
nous poussera à être réticents quand
les autres, qui perçoivent bien ce
visage qui nous est très souvent
voilé, tâchent de nous faire voir nos
défauts. Si nous sommes prêts à
écouter un avertissement fraternel,
une critique positive, il nous sera
plus facile de le débusquer. Or, il faut
une bonne dose d’humilité pour
accepter l’aide d’autrui, être aussi



très humble pour aider les autres
sans les humilier.

La maturité est finalement jaugée à
l’aune du sain " 'préjugé
psychologique' qui te fait penser aux
autres de façon habituelle»[12]. La
personnalité que Dieu veut pour
nous et à laquelle nous aspirons tous,
souvent par des biais détournés, est
celle d’ «un cœur qui aime, un cœur
qui souffre, un cœur qui se réjouit
avec les autres»[13].

D’après Alfonso Aguilò

[1] Si 27, 6-7

[2] François, Discours, 21-VIII-2013

[3] Pr 15, 31

[4] Jc 1, 19

[5] Si 22, 8



[6] Forge, n. 455

[7] Pr 12, 1

[8] cf. Sg 2, 10-20

[9] cf. Sg 2, 10-20Saint Josémaria,
Lettre à ses fils de Hollande, , 20-
III-1964. Cf. Vazquez de Prada, A,Le
Fondateur de l’Opus Dei, Tome III,
Madrid: Rialp, 2003, p. 530

[10] Chemin, n. 380

[11] Forge, n. 955

[12] Forge, n. 861

[13] François, Discours, 17-VI-2013

pdf | document généré
automatiquement depuis https://
opusdei.org/fr-ca/article/vivre-en-

dialogue-avec-les-autres/ (10/01/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/vivre-en-dialogue-avec-les-autres/
https://opusdei.org/fr-ca/article/vivre-en-dialogue-avec-les-autres/
https://opusdei.org/fr-ca/article/vivre-en-dialogue-avec-les-autres/

	Vivre en dialogue avec les autres

