
opusdei.org

Vie de Marie (III) :
Présentation de la
Sainte Vierge

Le 21 novembre, nous
célébrons la Présentation de la
Vierge Marie. Marie est offerte
à Dieu par ses parents, Joachim
et Anne, dans le temple de
Jérusalem.

20/11/2025

Commentaire d'Evangile du 21
novembre, Mémoire de la
Présentation de la Vierge Marie au
Temple

https://opusdei.org/fr/gospel/evangile-du-21-novembre-le-secret-de-la-mere-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/gospel/evangile-du-21-novembre-le-secret-de-la-mere-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/gospel/evangile-du-21-novembre-le-secret-de-la-mere-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/gospel/evangile-du-21-novembre-le-secret-de-la-mere-de-dieu/
https://opusdei.org/fr/gospel/evangile-du-21-novembre-le-secret-de-la-mere-de-dieu/


Les années d’enfance de la très
Sainte Marie furent silencieuses,
comme son humilité. Les Saintes
Écritures ne nous disent rien.
Cependant les chrétiens souhaitaient
connaître en détail la vie de Marie.
C’était une aspiration légitime. Et
comme les évangiles gardent le
silence jusqu’au moment de
l’Annonciation, la piété populaire,
inspirée par plusieurs passages de
l’Ancien et du Nouveau Testament a
eu tôt fait d’élaborer quelques récits
simples que l’on retrouverait ensuite
dans l’art, la poésie et la spiritualité
chrétienne.

L’un de ces épisodes, peut-être le plus
représentatif, est la Présentation de
la Vierge. Marie est offerte à Dieu par
ses parents Anne et Joachim, au
Temple de Jérusalem ; de même
qu’une autre Anne, la mère du
prophète Samuel, avait offert son fils



pour le service de Dieu au tabernacle
où se manifestait sa gloire (cf. 1 Sam
1, 21-28) ; de la même façon, des
années plus tard, Marie et Joseph
amèneraient Jésus nouveau-né au
Temple pour le présenter au
Seigneur (cf. Lc 2, 22-38).

Il n’y a pas à proprement parler
d’histoire de ces années de la Vierge,
juste ce que la tradition nous a
transmis. Le premier texte écrit qui
raconte cet épisode – dont dépendent
les nombreux témoignages de la
tradition postérieure -est le 
Protoévangile de Jacques, un écrit
apocryphe du IIe siècle. Apocryphe
signifie qu’il n’appartient pas au
canon des livres inspirés par Dieu ;
mais cela n’exclut pas que certains
de ces récits présentent certains
éléments authentiques. En effet,
après l’ avoir dépouillé des éléments
vraisemblablement légendaires,
l’Église a inclus cet épisode dans la
liturgie : d’abord à Jérusalem, où en

https://fr.wikipedia.org/wiki/Prot%C3%A9vangile_de_Jacques


543 eut lieu la dédicace de la
basilique de Sainte Marie Nouvelle
en souvenir de la Présentation ; puis,
au XIVe siècle, cette fête est passée en
Occident, où sa commémoration
liturgique a été fixée au 21
novembre.

Marie au Temple. Toute sa beauté et
sa grâce – son âme était aussi belle
que son corps -était pour le Seigneur.
C’est là le contenu théologique de la
fête de la Présentation de la Vierge .
Et en ce sens, la liturgie lui applique
certaines phrases des livres sacrés : 
au saint tabernacle, en sa présence,
j’ai exercé le saint ministère et ainsi je
me suis établie à Sion. Dans la ville
bien-aimée il m’a donné le repos, et
dans Jérusalem j’exerce ma puissance.
Je me suis enracinée dans un peuple
glorieux, dans le domaine du
Seigneur, dans son héritage (Sir 24, 15
-16).



De même que Jésus, quand il fut
présenté au Temple, Marie allait
continuer à mener une vie normale
avec Anne et Joachim. Là où Elle était
– soumise à ses parents, grandissant
jusqu’à devenir femme – là était la 
pleine de grâce (Lc 1, 28) le cœur prêt
à servir totalement Dieu , et tous les
hommes, pour l’amour de Dieu.

La Vierge mûrit devant Dieu et les
hommes. Personne ne remarqua rien
d’extraordinaire dans son
comportement, même si, sans doute,
elle captivait son entourage, car la
sainteté attire toujours ; plus encore
dans le cas de la Toute Sainte. C’était
une jeune fille souriante,
travailleuse, très pieuse, et auprès
d’Elle tous se sentaient à l’aise. Dans
ses moments de prière, en bonne
connaisseuse des Saintes Écritures,
sans doute revoyait-elle encore et
encore les prophéties qui
annonçaient l’avènement du
Sauveur. Elle les assimilait, en faisait



probablement l’objet de sa réflexion,
le sujet de ses conversations. Cette
richesse intérieure déborderait plus
tard dans le Magnificat, hymne
splendide qu’Elle allait chanter en
entendant la salutation de sa cousine
Élisabeth.

Tout dans la Vierge Marie était
orientée vers la très Sainte Humanité
de Jésus-Christ, le véritable Temple
de Dieu. La fête de sa Présentation
exprime cette appartenance
exclusive de Notre Dame à Dieu, le
dévouement complet de son âme et
de son corps au mystère du salut, qui
est le mystère du rapprochement
entre le Créateur et sa créature.

J’ai grandi comme un cèdre du Liban,
comme un cyprès des montagnes de
l’Hermon . J’ai grandi comme un
palmier à Ein Gedi, comme un jardin
de roses à Jéricho, comme le noble
olivier de la plaine, le platane poussé
au bord de l’eau sur les places (Sir 24,



17-19). Sainte Marie fit fleurir autour
d’Elle l’amour de Dieu. Elle est allée
jusqu’au bout sans qu’on la
remarque, parce que ses actes
étaient des choses du quotidien, de
petites choses pleines d’amour.

LA VOIX DU MAGISTÈRE

« La définition du dogme de
l’Immaculée Conception se réfère
directement seulement au premier
moment de l’existence de la Vierge
Marie, à partir duquel elle fut «
préservée de toute tache de
culpabilité originelle ». Le Magistère
pontifical a voulu définir ainsi
uniquement la vérité qui a fait l’objet
de controverses au cours des siècles :
la préservation du péché originel,
sans se soucier de définir la sainteté
permanente de la Vierge Mère du
Seigneur. »

« Cette vérité appartient désormais
au sentiment commun du peuple
chrétien, qui soutient que Marie,



libre du péché originel, a également
été préservée de tout péché actuel et
que la sainteté initiale lui a été
accordée pour accomplir toute son
existence. »

L’Église a constamment reconnu que
Marie était sainte et exempte de tout
péché ou imperfection morale. Le
Concile de Trente exprime cette
conviction en affirmant que
personne « ne peut éviter tous les
péchés de sa vie entière, même les
péchés véniels, si ce n’est par un
privilège spécial de Dieu, comme
l’Église l’enseigne à propos de la
Bienheureuse Vierge » (DS 1, 573). Le
chrétien transformé et renouvelé par
la grâce peut quand même pécher.
En fait, la grâce ne préserve pas de
tout péché pendant toute la durée de
la vie, à moins que, comme l’affirme
le Concile de Trente un privilège
spécial n’assure cette immunité
contre le péché. Et c’est ce qui est
arrivé à Marie.



Le Concile tridentin n’a pas voulu
définir ce privilège, mais a déclaré
que l’Église l’affirme
vigoureusement : Tenet, c’est-à-dire
le maintient fermement. C’est une
option qui, loin d’inclure cette vérité
parmi les croyances pieuses ou les
opinions de dévotion, confirme son
caractère de doctrine solide, bien
présente dans la foi du peuple de
Dieu. De plus, cette conviction repose
sur la grâce que l’ange attribue à
Marie au moment de l’Annonciation.
En la qualifiant de « pleine de grâce »
-kejaritoméne - , l’ange reconnaît en
Elle la femme dotée d’une perfection
permanente et d’une plénitude de
sainteté, sans l’ombre d’une
culpabilité ni d’une imperfection
morale ou spirituelle ».

« Le privilège spécial que Dieu a
accordé à la toute sainte femme nous
amène à admirer les merveilles
opérées par la grâce dans sa vie. Et
cela nous rappelle aussi que Marie a



toujours été entièrement au Seigneur
et qu’aucune imperfection n’a
diminué la parfaite harmonie entre
Elle et Dieu ».

« Sa vie terrestre fut donc
caractérisée par le développement
constant et sublime de la foi, de
l’espérance et de la charité. Marie est
donc pour les croyants un signe
lumineux de la Miséricorde divine et
un guide sûr vers les objectifs élevés
de perfection et de sainteté
évangéliques ».

Jean-Paul II, Catéchèse mariale 
(Discours de l’audience générale, 19-
VI-1996).

LA VOIX DES PÈRES DE L’ÉGLISE
ET DES AUTEURS ANCIENS

« Les mois passaient pour l’enfant. Et
quand elle eut deux ans, Joachim dit :
« Conduisons-la au temple de Dieu,
afin d’accomplir la promesse que
nous avons faite, afin qu’Il ne nous la



reprenne pas en refusant notre
offrande ». Anne répondit : «
Attendons qu’elle ait trois ans, afin
qu’elle ne nous regrette pas ». Et
Joachim répondit : « Attendons ».

Lorsque l’enfant eut trois ans,
Joachim dit : « Appelez les vierges
sans tache des Hébreux, qu’elles
prennent toutes des lampes, qu’elles
les allument, pour que l’enfant ne
revienne pas en arrière et que rien
ne distraie son cœur du temple du
Seigneur. Les vierges firent ce qu’on
leur demandait, et montèrent au
temple. Le Grand Prêtre accueillit la
petite fille, la prenant dans ses bras il
la bénit et s’exclama ; « Le seigneur a
glorifié ton nom dans toutes les
générations. Et en toi, jusqu’au
dernier jour, le Seigneur manifestera
la rédemption qu’il a accordée aux
fils d’Israël ».

« Et il fit asseoir la fillette sur le
troisième degré de l’autel, le



Seigneur répandit sa grâce sur elle,
elle dansa et toute la maison d’Israël
la chérit ».

Ses parents sortirent du temple
pleins d’admiration glorifiant le Tout
Puissant, parce que la petite fille ne
s’était pas retournée. Et Marie
demeura dans le temple du Seigneur,
se nourrissant comme une colombe,
et recevant sa nourriture de la main
des anges ».

Protoévangile de Jacques, VII-VIII
(Écrit apocryphe du IIe siècle).

***

« Quand elle cessa d’être allaitée et
qu’elle atteignit l’âge de trois ans, ses
bienheureux parents l’emmenèrent
au temple de Dieu et l’y consacrèrent
en guise d’offrande, comme ils
l’avaient promis avant sa naissance.
Ils l’y conduisirent avec gloire et
honneur, ce qui était justifié; de
nombreuses vierges la précédaient et



l’accompagnaient de leurs lampes
allumées, comme l’avait prédit un
jour le roi prophète (David), ancêtre
de la Vierge immaculée, en disant : 
ses jeunes compagnes la conduiront
chez le roi, en offrande ( Ps 44 [45]
15). Le prophète avait dit cela par
avance, à propos de la présentation
au temple et au sujet des vierges qui
la précédaient et l’accompagnaient ».

« Toutefois, cette prophétie ne
concernait pas que ces vierges, elle
se réfère aussi aux âmes vierges qui
suivirent ses pas, âmes que le
prophète a appelées « ses amis ».
Même si ils sont tous inférieurs à
Marie pour ce qui est de l’amitié et
de la ressemblance, par la grâce et la
bonté de son Fils , le Seigneur, les
âmes des saints sont appelées « ses
amis » ; d’autre part, le Seigneur et
Créateur de l’univers lui-même n’a
pas trouvé indigne d’appeler « frères
» ceux qui l’aiment et qui l’imitent.
En réalité, toutes les âmes des justes



qui deviendront « ses amis » par
l’exercice de la sainteté,
bénéficieront de son aide et seront
unies spirituellement au Seigneur
son Fils et seront introduites dans le
Saint des Saint céleste ».

Vie de Marie, attribuée à Saint
Maxime le Confesseur (VIIe siècle).

LA VOIX DES SAINTS

« Il n’y a jamais eu et il n’y aura
jamais une offrande faite par une
créature, ni plus grande ni plus
parfaite que celle que fit Marie
enfant à Dieu quand elle s’est
présentée au Temple pour lui offrir,
non de l’encens ni des animaux, ni
des pièces d’or, mais elle-même,
complètement et entièrement, dans
un holocauste parfait, se consacrant
comme victime perpétuelle en son
honneur. Elle a très bien compris la
voix du Seigneur qui l’appelait à se
consacrer entièrement à son amour
avec ces mots : Lève-toi, hâte-toi, mon



amie...et viens (Ct 2, 10). C’est
pourquoi son Seigneur voulait la voir
se consacrer entièrement à l’aimer et
à lui plaire : Écoute, ma fille, regarde
et tends l’oreille, oublie ton peuple et
la maison de ton père (Ps 44, 14). Et
Elle, immédiatement, a répondu à
l’amour de Dieu ».

C’est par amour pour cette enfant
privilégiée que le Rédempteur a
accéléré sa venue au monde. C’est
précisément parce que la servante ne
se jugeait pas digne d’être la Mère de
Dieu qu’elle a été choisie pour l’être.
Par le parfum de ses vertus et la
puissance de ses prières elle a attiré
le Fils de Dieu dans son sein virginal.
Voilà pourquoi son Époux divin
l’appelle petite tourterelle : la voix de
la tourterelle s’est fait entendre dans
nos campagnes (Ct 2, 12) ; non
seulement parce que, comme la
tourterelle, Elle aimait la solitude,
vivant dans ce monde comme au
désert, mais aussi parce que comme



la tourterelle qui vole en gémissant
sans cesse au-dessus des champs,
Marie soupirait toujours, prenant en
pitié les misères du monde perdu et
demandant à Dieu notre commune
rédemption. Avec encore plus de
ferveur que les prophètes Elle
répétait quand Elle était au Temple
leurs supplications et leurs soupirs
pour la venue du Rédempteur : 
Envoie, Seigneur, l’Agneau qui domine
la terre (Is 16, 1). Distillez, cieux, votre
rosée, que les nuages fassent pleuvoir
la justice ( Is 45, 8). Oh si tu déchirais
les cieux et si tu descendais ! (Is ...) ».

« En un mot, Elle était l’objet des joies
de Dieu, il contemplait cette petite
vierge qui aspirait toujours à la plus
haute perfection comme une colonne
d’encens riche de l’arôme de toutes
les vertus, comme le décrit le Saint
Esprit : qui est-elle ? Elle monte du
désert comme une colonne de fumée
faite de myrrhe et d’encens et de
toutes sortes d’aromates (Ct 3,6). En



vérité, dit Sophrone, cette jeune fille
était le jardin des délices du Seigneur
où se trouvaient toutes sortes de
fleurs et tous les arômes des vertus.
C’est pourquoi, affirme Saint Jean
Chrysostome, Dieu a choisi Marie
pour Mère faute de trouver sur terre
une vierge plus sainte et plus
parfaite que Marie, et un lieu plus
digne d’être habité que son sein très
sacré. Saint Bernard confirme : il n’y
eut sur la terre aucun lieu plus digne
que son sein virginal. Saint Antonin
affirme que la Vierge bienheureuse,
pour être choisie et destinée à la
dignité de Mère de Dieu, devait
posséder une perfection si grande et
si achevée qu’elle dépasserait
totalement la perfection de toutes les
autres créatures : la perfection
suprême de la grâce, c’est d’être
préparée pour concevoir le Fils de
Dieu ».

« Comme cette sainte enfant s’offrit à
Dieu dans le temple promptement et



sans réserve, présentons-nous nous-
mêmes aujourd’hui à Marie
entièrement et sans délai et
supplions-la de nous offrir à Dieu, Il
ne nous repoussera pas, nous voyant
offerts par les mains de celle qui fut
le temple vivant du Saint-Esprit, les
délices du Seigneur, et la Mère
choisie du Verbe éternel. Mettons
tout notre espoir en cette sublime et
excellente souveraine qui
récompense d’un grand amour les
honneurs que lui rendent ceux qui
lui sont dévoués ».

Saint Alphonse-Marie de Liguori
(XVIIe siècle), Les gloires de Marie, IIe
partie, Discours III.

***

« Voilà près de trente ans que le
Seigneur a mis dans mon cœur le
désir ardent de faire comprendre
cette doctrine à des personnes d’états
de vie, de condition et d’occupations
des plus variés : la vie ordinaire peut



être sainte et remplie de Dieu, le
Seigneur nous appelle à sanctifier
nos tâches habituelles, parce que là
aussi réside la perfection chrétienne.
Pensons-y une fois de plus, tout en
contemplant la vie de Marie ».

« N’oublions pas que la presque
totalité des journées que Notre Dame
a passées sur cette terre se sont
déroulées d’une manière très
semblable aux journées de millions
d’autres femmes, consacrées elles
aussi à l’éducation de leurs enfants,
aux tâches du foyer à mener à bien.
Marie sanctifie tout jusqu’au plus
petit détail, ce que beaucoup
considèrent comme insignifiant et
sans valeur : le travail de chaque
jour, les attentions à l’égard des
personnes aimées, les conversations
et les visites de parents ou d’amis.
Vie ordinaire bénie, qui peut être
tellement pleine d’amour de Dieu ! »



« Car voilà ce qui explique la vie de
Marie: son amour. Un amour poussé
à l’extrême, jusqu’à l’oubli total de
soi, toute contente qu’elle était de se
trouver à sa place, là où Dieu la
voulait, dans l’accomplissement total
de la volonté divine. C’est pourquoi
le plus petit de ses gestes n’est jamais
banal, mais apparaît au contraire
comme plein de signification. Marie,
notre Mère, est pour nous un
exemple et un chemin. Il nous
appartient d’essayer d’être comme
Elle, dans les circonstances précises
où Dieu a voulu que nous vivions ».

Saint Josémaria Escrivá de Balaguer
(XXe siècle), Quand le Christ passe, n.
148.

LA VOIX DES POÈTES

Vierge, lys pur, fleur de la vallée, 

conçue dans l’innocence et sans
tache ; 



Vierge en qui se mesure le sans
mesure, 

ceinture précieuse pour sa taille
divine. 

Jardin où toutes les fleurs 

ont les vertus dont vous êtes parée ; 

arbre dont la frondaison très claire 

fera taire pour toujours le serpent. 

Si Dieu se grave en vous, que peut-on
trouver 

pour votre excellence, si celle-ci est si
grande 

qu’elle ne cesse de se rapprocher de
Lui ? 

Quand il le peut, et que vous êtes,
qu’il reste ici 

car de même que Dieu ne peut être
meilleur 



de même il ne peut trouver meilleure
mère.

Lope de Vega (XVIe-XVIIe siècle),
Bergers de Bethléem, III.

***

Venez, aube, venez ; voyez l’étoile 

de miel, presque brune, qui
transforme 

une rougeur silencieuse de rubis 

en un verre de délice de grenade ; 

le front comme le sel dans l’estuaire 

la main amicale comme une lumière
proche, 

la lèvre sur laquelle se lève le matin 

avec le sourire de l ‘amandier
précoce. 

Venez, âme, venez ; que le monde
soit le foin 



qui se met à briller, splendide, 

dans son regard transparent
d’alouette, 

aurore où le ciel se réjouit, 

aurore, toi qui étais comme un
fleuve, 

et Dieu a mis la main dans le courant
de cette eau !

Luis Rosales (XXe siècle), Retable de
Noël.

J.A. Loarte

J.A. Loarte

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/vie-de-marie-
iii-presentation-de-la-sainte-vierge/

(08/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/vie-de-marie-iii-presentation-de-la-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-ca/article/vie-de-marie-iii-presentation-de-la-sainte-vierge/
https://opusdei.org/fr-ca/article/vie-de-marie-iii-presentation-de-la-sainte-vierge/

	Vie de Marie (III) : Présentation de la Sainte Vierge

