
opusdei.org

Vers la liberté

«Paradoxalement, la liberté
atteint sa plénitude lorsqu’elle
se décide à servir», peut-on lire
dans ce texte sur la liberté dans
la vie chrétienne, une liberté
qui grandit en amour de Dieu.

20/05/2019

Il n’est rien de meilleur que de se
savoir esclaves de Dieu par Amour.
Car nous perdons alors la condition
d’esclaves ; nous devenons des amis,
des fils. C’est en cela qu’apparaît la
différence : nous faisons face aux
honnêtes occupations du monde avec



la même passion, le même
enthousiasme que les autres, mais
avec la paix au fond de l’âme ; avec
joie et sérénité, y compris dans les
contradictions, car nous ne mettons
pas notre confiance dans ce qui passe,
mais dans ce qui reste pour toujours.
Nous ne sommes pas les enfants d’une
servante mais de la femme libre (Ga 4,
31) [1].

Paradoxalement, la liberté atteint sa
plénitude lorsqu’elle se décide à
servir. En revanche, la prétention
d’avoir une liberté absolue,
indépendante de Dieu et des autres,
sans aucune limite, aboutit à un moi
qui se prosterne devant l’argent, le
pouvoir, le succès ou d’autres idoles,
plus ou moins brillantes, mais
caduques et sans valeur.

« La liberté d’un être humain est la
liberté d’un être limité et elle est donc
elle-même limitée. Nous ne pouvons la
posséder que comme liberté partagée,



dans la communion des libertés : ce
n’est que si nous vivons d’une juste
manière, l’un avec l’autre et l’un pour
l’autre, que la liberté peut se
développer. » [2]

Nous avons besoin des autres, non
seulement en raison de ce que nous
en recevons, mais aussi parce que
nous sommes faits pour donner. Il
n’y a pas de croissance personnelle si
nous faisons abstraction des besoins
de ceux qui nous entourent : le mari
se réalise en servant sa femme et ses
enfants, et il en est de même de
l’épouse ; l’avocat exerce sa
profession pour servir son client et le
bien commun des citoyens ; le
malade s’en remet au médecin et
celui-ci doit s’adapter à son patient… 
Quel est en effet le plus grand,
celui qui est à table ou celui qui
sert ? N'est-ce pas celui qui est à
table ? Et moi, je suis au milieu de
vous comme celui qui sert [3].



Le service que le Christ demande à
ses disciples ne consiste pas
uniquement à donner quelque chose,
mais à se donner soi-même, à mettre
radicalement la liberté en jeu.
Comme le pape Benoît XVI l’a écrit
dans sa première encyclique : « La
participation profonde et
personnelle aux besoins et aux
souffrances d’autrui devient ainsi
une façon de m’associer à lui : pour
que le don n’humilie pas l’autre, je
dois lui donner non seulement
quelque chose de moi, mais moi-
même, je dois être présent dans le
don en tant que personne. » [4]

Me donner moi-même
complètement, me donner en entier,
c’est simplement donner ma liberté :
la donner par amour. En donnant la
liberté par amour nous nous rendons
plus capables d’aimer et de nous
donner et, par conséquent, plus
libres ; tel est l’enjeu du don de soi :



donner sans perdre ; qui plus est :
gagner en donnant.

Lorsque la liberté est remise tout à
fait à Dieu, sans autres garanties que
de chercher et de faire sa volonté, le
gain en est l’identification au Christ,
et la liberté retrouve une niveau plus
profond : comme une intime liberté
filiale qu’aucune circonstance ni
aucun pouvoir ne pourront
soumettre. À cause de lui j’ai
accepté de tout perdre, je
considère tout comme déchets,
afin de gagner le Christ, et d’être
trouvé en lui [5].

Chercher le Christ

« La tâche d’être artisan de sa propre
vie est confiée à tout homme. » [6]
Chacun peut faire de sa vie un chef-
d’œuvre d’amour ; avec des coups
réussis, des erreurs et des faiblesses :
peu importe. Ce qui compte, c’est de
ne pas perdre de vue le phare, le cap,
Celui en qui le cœur se réjouit [7], le



seul qui puisse combler notre
capacité d’aimer et vers lequel nous
voulons orienter radicalement notre
liberté.

Les choix particuliers — commencer
et exercer une profession, établir un
horaire, prendre tel ou tel
engagement, grand ou petit — tout
cela vise, en dernier lieu, un bien
voulu en lui-même et non en
fonction d’un autre bien. Ce bien que
nous aimons d’une manière absolue
nous caractérise plus que tout autre
chose.

Cette fin donne leur sens ultime aux
petites actions de chaque jour, elle
guide le comportement concret, elle
est le critère qui indique, dans le
doute, ce qu’il convient ou ne
convient pas de faire. En définitive,
comme saint Thomas le dit en
commentant saint Augustin, il n’y a
que deux biens qui puissent s’offrir à
l’homme comme absolus et, par



conséquent, guider toutes les autres
actions : la gloire de Dieu ou l’estime
de soi-même. « De même que dans
l'amour de Dieu, c'est Dieu lui-même
qui est la fin dernière à laquelle est
ordonné tout ce qui est aimé d'un
amour droit, ainsi dans l'amour de
soi, c'est l'excellence que l'on
rencontre comme fin dernière à
laquelle tout le reste est ordonné ;
car celui qui cherche l'abondance
dans les richesses, dans la science ou
les honneurs ou dans quelque autre
bien, vise à travers tous les biens de
ce genre une certaine excellence. » 
[8]

Dieu peut seul donner une vraie
unité de sens à nos désirs et à nos
tâches: « Tu nous a faits pour Toi,
Seigneur, et notre cœur est sans
repos tant qu’il ne se repose pas en
toi. » [9] Cette phrase de saint
Augustin montre l’origine et la fin de
la liberté créée, qui est à la fois don
et tâche. Dieu nous a donné la liberté



pour que nous atteignions la
plénitude : et la plénitude est le
résultat du choix de l’Amour de Dieu,
en cherchant sa volonté dans les
grandes décisions et dans les petites
choses de chaque jour.

Un des lieux où l’Évangile montre
l’orientation de l’existence humaine
comme fruit des choix personnels est
l’épisode du jeune homme riche.
L’inquiétude que cet homme éprouve
dans son cœur le pousse à
rechercher la voie du bonheur
authentique .

Ne voulant pas se contenter d’une
réponse facile, il va auprès de celui
qui a les réponses définitives, Jésus : 
Bon maître, que me faut-il faire
pour avoir en héritage la vie
éternelle ? [10] La réponse du
Seigneur n’est pas moins radicale
que la question. Il signale d’abord
quelles sont les voies incompatibles
avec ce qu’il cherche : Ne commets



pas d'adultère, ne tue pas, ne vole
pas, ne porte pas de faux
témoignage… [11]Après quoi il lui
indique la direction qui conduit à la
paix et à la vraie joie : Si tu veux
être parfait, va, vends ce que tu
possèdes et donne-le aux pauvres,
et tu auras un trésor dans les
cieux ; puis viens, suis-moi [12]

Ces propos relativisent l’importance
de tout ce qui cristallisait jusqu’alors
l’intérêt du jeune homme. Sa liberté
se retrouve devant une alternative
imprévue, un appel à élargir les
horizons de sa vie. Il est sûr qu’il ne
menait pas une mauvaise vie ; bien
au contraire, il jouissait d’un prestige
social et moral qui
vraisemblablement donnait
satisfaction à ses parents et
éducateurs. Or, cela lui semblait
insuffisant, il avait des aspirations
plus grandes… c’est pourquoi il s’est
adressé au Maître. Cependant,
devant le nouveau panorama que



Jésus lui présente, il se tait ; il sait
que le Bon Maître a raison, plus
encore après avoir entendu les mots
mystérieux qui révèlent d’une
certaine manière sa divinité : 
Pourquoi m’appelles-tu bon ? Nul
n’est bon que Dieu seul.

Malgré tout, il n’est pas assez libre
pour se mettre à la disposition du
Seigneur. La prudence humaine, la
crainte de perdre quelque chose de
précieux et peut-être le réflexe
sécuritaire, l’amènent à se contenter
de ce qu’il possède déjà, animé de la
vaine espérance que, sans une
aspiration aussi radicale que celle
que Jésus lui propose, sans risquer sa
position, sa renommé, son argent et
en définitive son moi, il pourra peut-
être se trouver bien.

Lorsqu’on chercher à faire le bien
mais en se contentant d’aimer peu on
en trouve difficilement le chemin.
Comme le dit saint Jean de la Croix,



«qui cherche Dieu tout en voulant
garder ses propres goûts, il le
cherche la nuit et, la nuit, il ne le
trouvera pas» [13] ; alors la raison se
complique avec des excuses
infondées [14] et on ne fait plus le
bien ou on le retarde.

Si l’amour est très faible, la lutte en
devient maladroite, entravée dans les
broussailles de toute une série de
petit liens, indécise : lorsque les
raisons de l’amour ne sont plus
suffisantes pour faire ce que Dieu
veut, on recherche d’autres excuses
pour ne pas le faire.

Le cœur du jeune homme n’est pas
resté satisfait : personne ne se
satisfait d’une demi réponse, aucun
cœur humain ne se contente de la
médiocrité ; c’est pourquoi il s’en
alla contristé [15].

Revenir au Christ



Persévérer dans l’amour ne consiste
pas dans une lutte tendue pour ne
jamais commettre de faute.
D’ordinaire, aucun voilier n’arrive à
destination en suivant une ligne
droite, mais il essaie de profiter des
vents qu’il trouve et corrige sans
cesse les déviations détectées par les
instruments de navigation.
L’important est de savoir où on veut
aller et de rester vigilants. Il est
nécessaire de donner sa liberté à
Dieu à de nombreuses reprises,
surtout si nous nous rendons compte
que nous avons commencé à servir 
d’autres maîtres [16].

Pour ne pas nous égarer, nous
devons examiner notre
comportement à la lumière de la
vocation,qui est comme le phare
divin qui oriente notre liberté. Il est
indispensable, pour cela, que nous
soyons disposés à recommencer, à
retrouver dans chaque nouvelle
situation de notre vie — la lumière,



l’élan de la première conversion. Voilà
pourquoi nous devons nous y
préparer par un examen profond, en
demandant au Seigneur son aide pour
mieux le connaître et mieux nous
connaître. Il n’y a pas d’autre chemin
pour nous convertir de nouveau [17].

Le manque de joie est un des
indicateurs qui permettent de
découvrir quand notre volonté est en
train de perdre son orientation à
Dieu. Avec la lumière de l’Esprit
Saint, nous pourrons voir où est
notre cœur, afin d’apporter les
rectifications nécessaires.

La parabole du fils prodigue est un
authentique repère sur l’itinéraire de
la conversion. Le point de départ est
le moment où le fil ressent son
indigence matérielle, et surtout
spirituelle — le manque de joie — ;
en effet, il prend conscience d’avoir
abusé de sa liberté filiale.



Il commence alors à examiner sa
situation avec objectivité. Il regarde
à l’intérieur de lui-même, in se autem
reversus [18], sans peur de
reconnaître la dure vérité des faits.
Le panorama est fait de faim, de
solitude, de tristesse, de manque
d’affection… Comment en suis-je
arrivé là ? s’est-il sans doute
demandé. Il aurait pu en rendre
responsable le mauvais sort ou la
pénurie qui sévissait dans cette
contrée. Or, il ose assumer ses
décisions précédentes sans esquiver
sa responsabilité.

C’est lui-même qui, librement, a
échangé la fidélité à son père contre
le mirage d’un bonheur irréel. Chez
lui avait petit à petit mûri l’idée que
les biens qui lui revenaient, en
l’occurrence l’héritage de son père,
seraient capables d’étancher sa soif
de bien-être et de réalisation
personnelle. Sa volonté s’était
progressivement repliée sur son petit



trésor : ses ambitions, ses
divertissements, son temps, sa
sensualité, sa paresse.

Ce fut la vive perception de sa
pénurie qui le fit réagir et saisir à
quel point il était impuissant par lui-
même, et comprendre que les
servitudes cruelles auxquelles il avait
été soumis loin de son père : 
Combien de mercenaires de mon
père ont du pain en surabondance,
et moi je suis ici à périr de faim !
[19]

La maison de son Père : la sainte
Église de Dieu, cette petite partie de
l’Église qu’est l’Œuvre… Il ne craint
plus d’appeler les choses par leur
nom et le contact avec la vérité sur
lui-même le conduit vers la liberté : 
la vérité vous libérera [20]. Face à
la réalité, la nostalgie de l’amour du
Père prend corps et voilà engagé le
voyage de retour à la maison.



Nous devons retourner au foyer
maintes fois dans notre vie parce que
c’est le lieu où nous pouvons nous
rencontrer nous-mêmes, où nous
redécouvrons ce que nous sommes
vraiment : des enfants de Dieu. La
maison est aussi la conscience,
tabernacle intime de la personne. Et
le fils prodigue qui avec tant de
détermination avait exigé ses droits,
devant la vérité nue sur lui-même
renonce maintenant à tous ses droits.
Je veux partir, aller vers mon père
et lui dire : Père, j’ai péché contre
le ciel et envers toi ; je ne mérite
plus d’être appelé ton fils, traite-
moi comme l’un de tes
mercenaires. Il partit donc et s’en
alla vers son père [21].

La joie de la conversion commence
déjà avec ce retour. Le repentir a
ouvert la porte à l’espérance et, dans
la décision de revenir à la maison, la
liberté a retrouvé sa disposition vers
l’amour. En outre, la rencontre avec



son père dépasse ses meilleures
attentes.

Le pauvre cœur humain, humilié par
ses propres fautes, se verra débordé
par la miséricorde infinie de
l’Amour : Tandis qu’il était encore
loin, son père l’aperçut et fut pris
de pitié ; il courut se jeter à son
cou et l’embrassa tendrement [22].

La liberté fait mûrir dans l’amour de
Dieu ; la liberté filiale ne se
comptabilise pas dans un bilan de
succès et d’échecs ; les erreurs
deviennent des réussites, l’occasion
d’aimer plus, si nous savons rectifier
et demander pardon, avec une
confiance totale en la miséricorde de
Dieu.

Apprenons à recommencer guidés
par Saint Josémaria : Vous constatez
dans votre cœur, comme moi dans le
mien, que nous avons besoin de lutter
avec constance. Lorsque vous vous
examinez, vous avez dû observer (cela



m’arrive aussi à moi ; pardonnez-moi
de faire ces références à ma personne,
mais tout en vous parlant je pense
avec le Seigneur aux besoins de mon
âme) que vous subissez de petits
échecs répétés ; et vous avez parfois
l’impression qu’ils sont gigantesques,
parce qu’ils révèlent un manque
évident d’amour, de don de soi,
d’esprit de sacrifice, de délicatesse.
Entretenez en vous le désir de réparer,
et ceci avec une contrition sincère,
mais ne perdez surtout pas la paix
[23].

Ne perdez surtout pas la paix : cette
émouvante requête paternelle va de
pair avec un appel à la contrition,
l’essentiel dans l’examen de
conscience. Saint Josémaria ouvrait
son âme pour nous donner la
nourriture de son expérience dans la
fréquentation de Dieu.

Maintenant son expérience est la
béatitude, et sa participation à la



paternité de Dieu est plus intense.
Ayons recours à son intercession
pour trouver une contrition sereine
et filiale ; pour qu’il nous apprenne à
faire un examen contrit, qui n’enlève
pas la paix mais la procure. Chaque
acte de contrition est un
recommencement. Quelle paix ne
retire-t-on de savoir que, tant que la
vie est là, aucun échec n’est définitif !

Vivre dans le Christ

Saint Jean décrit dans l’Apocalypse
une foule que nul ne pouvait
dénombrer, devant le trône et devant
l’Agneau, vêtus de robes blanches,
des palmes à la main [24]. La palme
est symbole de la joie et du triomphe:
de la joie d’honorer Dieu et de la
victoire de ceux qui lui rendent
gloire pour toujours. En suivant cette
image, nous pourrions dire que la 
palme de la liberté réside dans son
orientation à Dieu jusqu’arriver au



triomphe définitif de la sainteté
réussie.

Comment obtiendrons-nous une si
précieuse conquête ? Le Concile
Vatican II enseigne que « ce n’est que
par le secours de la grâce divine que
la liberté humaine, blessée par le
péché, peut s’ordonner à Dieu d’une
manière effective et intégrale » [25].

C’est pour cela que Dieu a envoyé son
Fils, qui nous est venu en aide pour
nous rendre participants de sa
victoire sur la Croix et pour que nous
recevions le don de l’Esprit Saint.
Notre liberté a été libérée sur le
Calvaire : « C’est pour la liberté que
le Christ nous a libérés. En lui, nous
communions à la vérité qui nous
rend libres. L’Esprit Saint nous a été
donné et, comme l’enseigne l’Apôtre, 
là où est l’Esprit, là est la liberté.
Dès maintenant, nous nous glorifions
de la liberté des enfants de Dieu [26].
»



Dieu avait promis à son Peuple un
nouveau principe de vie, une loi
écrite dans le cœur qui ne se
limiterait pas à indiquer la direction
mais qui donnerait aussi les forces
pour marcher sur le chemin de
l’amour de Dieu: Et je vous
donnerai un cœur nouveau, je
mettrai en vous un esprit nouveau,
j’ôterai de votre chair le cœur de
pierre et je vous donnerai un cœur
de chair. Je mettrai mon esprit en
vous et je ferai que vous marchiez
selon mes lois et que vous
observiez et pratiquiez mes
coutumes [27].

Cette promesse est devenue une
réalité par l’envoi de l’Esprit Saint,
parce que l’amour de Dieu a été
répandu dans nos cœurs par le
Saint-Esprit qui nous fut donné
[28]. C’est seulement sur ce principe
nouveau que nous pourrons
construire une vie libérée de
l’esclavage de l’égoïsme, une vie



d’enfants libres. En effet, tous ceux
qu'anime l’Esprit de Dieu sont fils
de Dieu [29].

Que la volonté s’appuie sur le roc
surnaturel de la filiation divine et
non pas sur le sable de ses propres
forces. Nous pouvons alors vaincre
nos propres limitations, surmonter
les obstacles à partir de l’humilité,
avec la force de Dieu.

La volonté surnaturellement bonne
vit ainsi divinisée, cherchant à faire
en tout la Volonté de Dieu.
Comment ? Par l’oubli de soi, avec la
force du Christ. C’est donc de grand
cœur — dit saint Paul — que je me
glorifierai surtout de mes
faiblesses, afin que repose sur moi
la puissance du Christ. C’est
pourquoi je me complais dans les
faiblesses, dans les outrages, dans
les détresses, dans les persécutions
et les angoisses endurées pour le



Christ ; car, lorsque je suis faible,
c'est alors que je suis fort [30].

La conscience de la filiation divine
est un fondement réaliste de la
liberté; elle enseigne à recommencer
à partir de la vérité de la propre
petitesse, qui est à la foi la grandeur
d’être un enfant bien-aimé de Dieu ;
elle est une source de sérénité et
d’optimisme dans la lutte.

Le fils de Dieu se sent soutenu par la
toute-puissance d’un Père qui l’aime
avec ses défauts, tout en l’aidant à
lutter contre eux et en lui donnant
une impulsion vers la liberté.

C. Ruiz

[1]. Saint Josémaria, Amis de Dieu, n°
35.



[2]. Benoît XVI, Homélie, 8 décembre
2005.

[3]. Lc 22, 27.

[4]. Benoît XVI, Litt. enc. Deus caritas
est, n° 34.

[5]. Ph 3, 8-9.

[6]. Jean Paul II, Lettre aux artistes, 4
avril 1999, n° 2.

[7]. Ps 33 (32), 21.

[8]. Saint Thomas d’Aquin, De Malo,
q. 8, a. 2, c.

[9]. Saint Augustin, Confessions 1, 1,
1.

[10]. Lc 18, 18.

[11]. Lc 18, 20.

[12]. Mt 19, 21.

[13]. Saint Jean de la Croix, Cantique
spirituel, 3, 3.



[14]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 37.

[15]. Mt 19, 22.

[16]. Lc 16, 13.

[17]. Saint Josémaria, Quand le Christ
passe, n° 58.

[18]. Lc 15, 17.

[19]. Ibid., 15, 17.

[20]. Jn 8, 32.

[21]. Lc 15, 18-20.

[22]. Ibid., 15, 20.

[23]. Saint Josémaria, Amis de Dieu,
n° 13.

[24]. Ap 7, 9-10.

[25]. Concile Vatican II, Const. past. 
Gaudium et spes, n° 17.



[26]. Catéchisme de l’Église
Catholique, n° 1741 ; Ga 5, 1 ; cf. Jn 8,
32 ; 2 Co 3, 17 ; Rm 8, 21.

[27]. Ez 36, 26-27.

[28]. Rm 5, 5.

[29]. Ibid., 8, 14.

[30]. 2 Co 12, 9-10.

pdf | document généré
automatiquement depuis https://

opusdei.org/fr-ca/article/vers-la-liberte/
(06/02/2026)

https://opusdei.org/fr-ca/article/vers-la-liberte/
https://opusdei.org/fr-ca/article/vers-la-liberte/

	Vers la liberté

